
R. Gaja; N. Nikoubakht; S. Bozorg Bigdelí; H. Hajari, L’amfibologia en els Ghazals …

Estudis 31

L’amfibologia en els Ghazals de Hafez

RAMON GAJA, NASSER NIKOUBAKHT, SAÏD BOZORG BIGDELÍ,
HOSSEIN HAJARÍ Universitat Tarbiat Modarés de Teheran

RESUM: Mohammad Xamsoddín Hafez (Xiraz, Pèrsia 1315-1389) està considerat el poeta líric
persa més important. L’ambigüitat és un element molt valorat en la literatura persa i Hafez és un
mestre en l’art dels jocs de paraules, com ara les paronomàsies i les amfibologies, que permeten
que un vers pugui ser interpretat de dues o més maneres.
PARAULES CLAU: els Ghazals de Hafez, amfiblologia, ambigüitat poètica.

ABSTRACT: Mohammad Shamsoddin Hafez (Shiraz, Persia 1315-1389) is considered the most
important Persian lyrical poet. Ambiguity is a highly appreciated feature in Persian literature.
Hafez is a master of the art of word-play, like puns and amphibologies, which allow for a line to
be interpreted in more than one way.
KEYWORDS: the Ghazals of Hafiz, amphibology, poetical ambiguity.

Els Ghazals de Hafez

Mohammad Xamsoddín Hafez (Xiraz, Pèrsia 1315-1389) està considerat el poeta
líric més important de la literatura persa, i els seus Ghazals,1 el cim de la poesia líri-
ca persa. En això hi ha unanimitat per part dels iranòlegs més reputats, com ara
Rypka,2 Levy,3 Arberry,4 Fouchécour,5 Safà6 o de Bruijn7 –per citar només alguns

1. HAFEZ, Divān, Ghazaliyāt, vol. 1, P. N. Khanlari (ed.), Teheran 1983.
2. «Hafiz, the ghazal at its sumit», dins J. RYPKA, History of Iranian Literature, Dordrecht, p. 263.
3. «Hafiz [...] the master of the erotic ghazal» (R. LEVY, An Introduction to Persian Literature, Nova

York, 1969, p. 127).
4. Hafiz [...] the greatest Persian lyrical poet (A. J. ARBERRY, Classical Persian Literature, Londres

1958, p. 339).
5. The Dīvān of Hāfiz [...] a supreme summit of literature, where the high spirituality of the Persians

expressed itself in a lyric poetry (Ch.-H. DE FOUCHÉCOUR: «Hafiz and the Sufi», Hafiz and the reli-
gion of love in classical Persian poetry. I. B. Tauris, Londres-Nova York 2010, p. 143).

6. Le recueil de ses odes lyrico-mystiques est universellement considéré comme le chef-d’oeuvre de
la poésie persane (Z. SAFA, Un aperçu sur l’évolution de la pensée à travers de la poésie persane,
Teheran 1969, p. 184).

7. Hafiz is by universal consent the greatest Persian poet of ghazals (J.T.P. de BRUIJN, Persian sufi
poetry, Richmond, 1997, p. 60).



Estudis 32

Els Marges 101, Tardor 2013, Barcelona, ISSN 2339-8256, p. 31-44

dels que han escrit en llengües occidentals. Hafez és autor de 486 ghazals. La parau-
la ghazal és d’origen àrab i significa enamorar, conversar, festejar i jugar amb l’es-
timada, recordar la joventut, lloar algú o conversar entre nois i noies.8 Un ghazal és
un poema líric que normalment conté entre 6 i 15 dístics, tots del mateix metre i amb
la mateixa rima, tant en les dos versos del primer dístic com en el segon vers dels
altres dístics; d’aquesta manera (d’esquerra a dreta):

A  A | — A | — A | — A | — A | — A | — A

Fixem-nos, per exemple, en el ghazal número 22 de Hafez:

Rima Núm. de dístic

A
A

1

–
A 2

–
A 3

–
A 4

–
A 5

–
A

6

–
A

7

8. Farhangnāme-ye ’adabi-ye farsí: dānešnāme-ye ’adab-e farsi, vol. 2. Vezārat-e farhang o ’eršād-
e ’eslāmi, Teheran 2002, p. 999.



R. Gaja; N. Nikoubakht; S. Bozorg Bigdelí; H. Hajari, L’amfibologia en els Ghazals …

Estudis 33

Aquest poema té 7 dístics, és a dir, 14 versos. Els dos versos del primer dístic i el
segon vers de tots els altres dístics tenen la mateixa rima –ast–9 que hem subratllat,
i que es troba en les paraules següents: mast (ebri), dast (mà), benešast (va seure),
hast (està), parast (adorador), ’alast (primer) i mast (embriac), bešekast (trencat).

El divan –l’obra poètica completa– de Hafez conté 486 ghazals. Pel que fa al
nombre de dístics, el divan de Hafez conté 5 ghazals de 5 dístics, 18 de 6 dístics, 143
de 7 dístics, 98 de 8 dístics, 125 de 9 dístics, 54 de 10 dístics, 22 d’11 dístics, 12 de
12 dístics, 5 de 13 dístics, 3 de 14 dístics i 1 de 16 dístics. Per tant, els Ghazals
de Hafez contenen un total de 4092 dístics, és a dir, 8184 versos; la quantitat mitja-
na de dístics per ghazal és de 8,4 –és a dir, 16,8 versos. El divan de Hafez conté tots
aquests ghazals, ordenats segons l’ordre alfabètic de les rimes.

Pel que fa a la temàtica, els ghazals canten la bellesa de l’estimat, expressen el
lament amorós del poeta per la separació de l’estimat, lloen el vi i l’embriaguesa,
descriuen escenaris naturals –especialment el jardí–, fan una sàtira de la hipocresia,
expressen simbòlicament la bellesa inefable de Déu, celebren l’amor apassionat i
l’èxtasi amorós. Oferim el poema transcrit anteriorment –el ghazal 22 de Hafez– en
traducció:

1 Escabellat, suat, somrient i ebri,
la camisa descordada, dient ghazals gerra en mà,

2 amb els narcisos buscabregues i llavis burletes,
ahir a mitjanit va venir i va seure al meu costat,

3 va apropar el cap a la meva orella i amb veu melangiosa
va dir: «Antic amant meu, estàs adormit?»

4 El místic a qui donen vi d’aquesta manera a l’alba,
serà un ateu de l’amor, si no adora el vi.

5 Ves-te’n, devot, i no critiquis els bevedors de pòsits,
perquè el primer dia de la creació no ens van donar cap altre regal tret d’aquest.

6 Hem begut allò que Ell va vessar a la nostra copa,
tant si és vi paradisíac com si és vi embriagador.

7 El somriure de la copa de vi i el rínxol encadenador de l’amat,
quantes penitències com la penitència de Hafez ha trencat!

9. Utilitzem la taula de convencions fonètiques de l’Acadèmia de la llengua persa, que es llegeix com
si fos escrit en català, amb les següents puntualitzacions: /č/ sona com la tx de “cotxe”; /š/ sona com la x
de “caixa”; /ā/ sona com la a anglesa de “father“; /x/ sona com la j castellana de “jueves”; /ž/ sona com la
j francesa de “jour”; /h/ és aspirada, com en anglès “hair”.



Estudis 34

Els Marges 101, Tardor 2013, Barcelona, ISSN 2339-8256, p. 31-44

Aquest ghazal té un element excepcional dins el corpus poètic hafezià. Mentre que
la major part dels ghazals ens mostren com l’amant contempla i segueix l’estimat,
aquest ghazal, en canvi, ens mostra com l’estimat va a veure l’amant, que està ador-
mit. Els tres primers dístics, que estan encavalcats, ens presenten com l’estimat de
narcisos –una metàfora dels ulls ebris– buscabregues entra a l’alcova de l’amant, el
desperta; en els següents tres dístics, el poeta-amant és convidat a beure vi –un vi
embriagador i espiritual alhora– i reflexiona sobre el pacte realitzat entre l’ésser
humà (l’amant) i Déu (l’estimat) el primer dia de la Creació (en referència a l’Alcorà
7, 172-173) i al vi que Déu va vessar en la copa humana (Alcorà 77, 21), feta fang.
A primera vista, el poema pot semblar herètic als ulls de l’ortodox, perquè ens parla
d’un déu estimat, embriac i embriagador. Però el vi, als ulls de la tradició sufí, és
entès com una metàfora de l’amor pur. L’últim dístic d’aquest ghazal conté el nom
de ploma de l’autor: Hafez –que significa «el que recorda de memòria l’Alcorà».
Aquesta és una altra característica del ghazal: d’ençà de Sanaí de Ghazna (mort el
1131), els ghazalistes escriuen el seu nom de ploma en l’últim dístic, a manera de
signatura o certificat d’autoria.

L’ambigüitat en la poesia de Hafez

La primera ambigüitat amb què topem en la poesia lírica persa –en la lírica persa
medieval– és el gènere de l’estimat. Des del punt de vista gramatical, el gènere dels
mots perses yâr, deldār o delbar tant pot ser masculí com femení; és a dir, tant es pot
tractar de «l’estimat» com de «l’estimada», de «l’amic» com de «l’amiga». De fet,
des del punt de vista estrictament gramatical, podríem haver traduït l’inici del gha-
zal 22 d’aquesta manera: «Escabellada, suada, somrient i èbria...». Ara bé, els mots
àrabs ma’šuq o mahbub –que també utilitza Hafez– no són femenins, sinó masculins.
Per altra banda, Hafez es refereix al pèl moixí que apunta en el bigoti i les galtes del
noi estimat en 31 dístics.10 Per això hi ha un acord unànime –tant en la tradició com
en la crítica actual– a considerar que Hafez es refereix a un estimat masculí.11

Una segona ambigüitat: a primera vista, l’amor descrit en els ghazals de Hafez
se’ns mostra indubtablement com un amor profà i carnal, però els coneixedors del
simbolisme de la mística sufí no dubten a fer-ne una interpretació simbòlica, és a dir,
a sublimar les imatges corporals per fer-ne una lectura espiritual i a comprendre el
ghazal com una expressió humana –i per tant, limitada, analògica– de l’amor diví
–que és inefable i sagrat.

10. 15, 6; 35, 2; 62, 1; 105, 4; 112, 1; 116, 2; 153, 1; 163, 2; 224, 3; 240, 2; 282, 3; 307, 2; 321, 5;
359, 3; 361, 7; 383, 6; 386, 1; 425, 1; 427, 1; 436, 4; 450, 1; 453, 1, etc.

11. Ehsan Yarshater: «Persian poetry in the timurid and safavid periods», dins The Cambridge History
of Iran, vol. 6, Cambridge University Press, 1986, p. 973-975.



R. Gaja; N. Nikoubakht; S. Bozorg Bigdelí; H. Hajari, L’amfibologia en els Ghazals …

Estudis 35

Com en el diàleg platònic en què Diòtima exposa, esglaó rere esglaó, el pas de la
contemplació de la bellesa corporal a la bellesa suprema, eterna, increada i imperi-
ble, que no és susceptible d’augment ni de disminució,12 així també el poeta místic
en cantar la bellesa corporal de l’estimat es refereix simbòlicament a la bellesa divi-
na. Per exemple, en el setè dístic del ghazal que hem traduït més amunt podem lle-
gir: «el rínxol encadenador de l’estimat». Un lector normal, en llegir aquest vers, veu
la imatge de l’amant emmanillat als rínxols de la cabellera de l’estimat o l’estimada.
Recordem que la cabellera llarga dels perses era cèlebre en el món antic; així ho tes-
timonia Èsquil que, al segle V aC, va deixar escrit en el seu epitafi que havia lluitat
contra el βαθυχαιτήεις Μηδος, el persa de llarga cabellera.13 Aquest costum de por-
tar els cabells llargs encara perdurava a l’època de Hafez, bo i seguint el costum del
profeta de l’Islam que –segons una antiga tradició recollida per Al-Termezí14 l’any
892– tenia els cabells llargs. Així doncs, l’estimat de la poesia hafeziana és un noi de
cabells llargs, però des del punt de vista de la terminologia esotèrica sufí, la cabelle-
ra de l’estimat té un significat simbòlic, que representa el món fenomènic, el vel de
Maia, el món de les aparences, el món que coneixem a través dels sentits; aquell 
qui creu que aquest món és l’autèntica realitat, cau en l’error o, per dir-ho com
Mohammad Ghazalí (1058-1111), comet impietat;15 igual com de vegades la cabe-
llera cobreix el rostre de l’estimat, la percepció de les criatures de vegades n’oculta
el creador, la realitat divina. La cabellera en els Ghazals de Hafez, per tant, és un
símbol de la diversitat de les criatures que hi ha en el món temporal i material, però
que de fet són un senyal provinent del món etern i espiritual.16 Aquesta simbologia
–exposada en alguns llibres com ara les Savāneh d’Ahmad Ghazalí17 (mort el 1126)
o el Golšan-e rāz de Mahmud Xabestarí18 (mort el 1340)– atorga un significat mís-
tic als trets físics de l’estimat: el rostre de l‘estimat simbolitza la bellesa divina19 i
la cabellera de l’estimat simbolitza la diversitat de les criatures que hi ha en el món
temporal i material; a vegades, la cabellera cobreix el rostre de l‘estimat, de la matei-
xa manera que el món fenomènic cobreix l’autèntica realitat de l’Ésser diví.20 La piga
en el rostre de l‘estimat és un punt que simbolitza la unitat de les criatures en l‘exis-

12. PLATÓ, Symposium 209e-212c.
13. Anthologiae Graecae Appendix, vol. 3, Epigramma sepulcrale, p. 17.
14. Jāmi’ al-Tirmidhi, hadith Shamaail Tirmidhi, núm. 4.
15. M. GHAZALÍ, kimiyā-ye sa’ādat. Ketābxāne-ye markazi, Teheran 1982, p. 483-4.
16 Y. BAKHARZÍ, Owrād al-ahdâb va fosus al-ādāb, vol. 2, Entešārāt-e dānešgāh-e Tehrān, Teheran

1966, p. 246. X. M. Lahijí, Šarx-e Golšan-e rāz. Zavvar, Teheran 1992, p. 486.
17. A. GHAZALÍ, Savāneh, dins Helmut RITTER (ed.), Markaz-e našr danešgahi, Teheran 1989.
18. M. SHABESTARÍ, Golšan-e râz. Tahurí, Teheran 1982.
19. M. XABESTARÍ, Golšan-e râz. Tahurí, Tehran 1982, p. 466.
20. Y. BAKHARZÍ, Owrād al-ahdâb va fosus al-ādāb, vol. 2, Entešārāt-e dānešgāh-e, Teheran, 1966,

p. 246; A. GHAZALÍ, Savāneh, p. 58.

~



Estudis 36

Els Marges 101, Tardor 2013, Barcelona, ISSN 2339-8256, p. 31-44

tència divina;21 l‘ull simbolitza la intuïció mística de la veritat, i la cella, el vel que
cobreix l‘essència divina.22 Així doncs, en els poemes de Hafez, la contemplació
estètica esdevé una meditació teològica i, finalment, un èxtasi místic. Quan contem-
plem les belleses del món natural, de fet, estem contemplant una representació molt
pàl·lida i pobra de la sublim bellesa divina.

Una tercera ambigüitat, en el cas de Hafez, es troba en el seu propi nom de
ploma: «Hafez» significa «el que recorda de memòria l’Alcorà», però també pot sig-
nificar «el que conserva o preserva l’Alcorà», «el que canta i recita l’Alcorà» i
–segurament, aquest és el significat més apropiat– «el que recorda el pacte amorós
realitzat entre Adam i Déu durant la preexistència», és a dir, el pacte de què parla
l’Alcorà VII, 171-172. Hafez no solament és el que recorda aquest pacte, sinó també
el que el custodia en secret. De fet, recordar aquest pacte significa no oblidar que en
l’interior de cada persona hi ha una presència divina; o el que és el mateix, tenir con-
tínuament present el principi ètic o imperatiu categòric kantià: «obra de tal manera
que et relacionis amb la humanitat, tant en la teva persona com en la de qualsevol
altre, sempre com un fi, i mai només com un mitjà.»23

Hafez, mestre en l’art del joc de paraules

Hafez té una gran capacitat per enriquir la bellesa sonora dels versos amb figures
com l’al·literació, la paronomàsia i l’anadiplosi. L’al·literació –repetició d’un mateix
fonema en una mateixa frase– és un dels recursos musicals que Hafez utilitza més
sovint. Per exemple, el fonema /n/ es repeteix fins a dotze vegades en el dístic se -
güent (Gh 220, 2):

rendi ’āmuz o karam kon na čandān honar ’ast
heyvāni ke nanušad mey o ’ensān našavad

I el fonema /d/ es repeteix deu vegades en el  dístic següent (Gh 98, 1):

21. LĀHIJÍ, Šarx-e Golšan-e rāz, p. 500.
22. LĀHIJÍ, Šarx-e Golšan-e rāz, p. 465.
23. Handle so, dass du die Menschheit sowohl in deiner Person, als in der Person eines jeden ande-

ren jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloß als Mittel brauchst (Immanuel KANT, Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten, BA 66. Akademie-Ausgabe Kant, Werke IV, p. 429).



R. Gaja; N. Nikoubakht; S. Bozorg Bigdelí; H. Hajari, L’amfibologia en els Ghazals …

Estudis 37

duš ’āgahi ze yār safar karde dād bād
man niz del be bād daham har če bād bād

Aquests són només dos exemples –en podríem posar molts més– que mostren la
capacitat de Hafez per enriquir eufònicament l’interior dels seus versos amb al·lite-
racions.

La paronomàsia és una figura que consisteix en la proximitat de dues o més
paraules que es diferencien en algun fonema o en l’ús del mateix mot amb dos sig-
nificats diferents. Hafez també és un mestre en aquest joc de paraules. Per exemple,
en el dístic següent (Ghazal 82, 1), la paraula xātā significa, en la primera aparició,
«falta, defecte o error», i en la segona, «el país Khatai», que es troba al nord de la
Xina i és famós per la bellesa dels seus habitants:

’ān tork-e paričehre ke duš ’az bar-e mā raft
’āyā če xatā did ke ’az rah-e xatā raft

Aquell turc de carona de fada que anit es va allunyar de nosaltres,
¿quina falta ens va veure que va marxar cap a Khatai?

En el dístic següent (Ghazal 173, 2), la paraula rud significa «riu» en el primer
vers i «fill» en el segon:

xāhi ke bar naxizadat az dide rud-e xun
del dar vafā-ye sohbat-e rud-e kasān maband

Si no vols vessar un riu de sang dels ulls
no lliguis el cor fidelment a la companyia dels fills dels homes.

En el dístic següent (Ghazal 108, 2), el mot dād significa «justícia» i «donar, fer»:

vānke gisu-ye to-ra rasm-e tatāvol ’āmuxt
ham tavānad karamaš dād-e man-e qamgin dād



Estudis 38

Els Marges 101, Tardor 2013, Barcelona, ISSN 2339-8256, p. 31-44

I aquell que va ensenyar les maneres opressores a la teva cabellera,
també pot, amb la seva generositat, fer justícia al meu trist jo.

En el dístic següent (Ghazal 278, 5), el mot duš significa la primera vegada «anit»
i la segona i tercera significa «espatlla»:

ze kuye meykade dušaš be duš mibordand
’emām-e xāje ke sajjāde mikešid be duš

Anit, pel carreró de la taverna, hom portava a l’espatlla

al senyor imam, que mostrava damunt l’espatlla la catifa de pregària.

En el dístic següent (Ghazal 187, 5), el mot guš significa «orella» i «angle o corba
de l’arc»:

piše kamān-e ’abruyaš lāb-e hamikonam vali
guš kešide ast ’azān guš be man nemikonad

Suplico davant l’arc de les seves celles, però
ell ha tensat l’arc i no m’escolta.

L’anadiplosi o repetició d’un mateix mot a l’inici i al final del vers és un dels recur-
sos musicals que utilitza el poeta persa. Per exemple, en el dístic següent (Ghazal
476, 6), el mot ruy apareix dues vegades: al principi del primer vers, on significa
«rostre» i al final del segon vers, on significa «zinc»:

ru-ye jānān talabi ’āyne ra qābel-e sāz
zānke hargez gol o nasrin nadamad ze ’āhan o ruy

Si busques veure la faç de l’estimat, poleix el mirall,
perquè la rosa i la jonquilla mai no floriran del ferro i el zinc.

En el dístic següent (Ghazal 461, 8), el mot ’ādami apareix dues vegades: al princi-
pi del primer vers (ésser humà) i al final del segon vers (Adam):



R. Gaja; N. Nikoubakht; S. Bozorg Bigdelí; H. Hajari, L’amfibologia en els Ghazals …

Estudis 39

’ādami dar ’ ālam-e xāki nemiāyad be dast
’ālami digar bebāyad sāxt-o ze no ’ādami

No es pot trobar un ésser humà en el món terrenal;
cal fer un altre món i un nou Adam.

En el dístic següent (Ghazal 122, 8), els mots kas dar jahān nadārad apareixen dues
vegades: al principi del primer vers i al final del segon vers (ningú en el món no té):

kas dar jahān nadārad yek bande hamčo hāfez
zirā ke čun to šāhi kas dar jahān nadārad

Ningú en el món no té un servent com Hafez,
Perquè no té un rei com tu ningú en el món.

Aquests són només uns quants exemples de les moltes anadiplosis que hom pot tro-
bar en l’obra de Hafez. Les ambigüitats, els dobles sentits, el joc d’equívocs, les
imatges calidoscòpiques, en fi, l’esperit lúdic d’aquest enginyer del llenguatge que
és Hafez, arriba al paroxisme amb les amfibologies que escriu amb gran cura.

L’amfibologia en els Ghazals de Hafez

El mot «amfibologia» prové del grec αμφίβολος, que significa «ambigu», «equí-
voc»; és una figura retòrica consistent a donar un doble sentit o interpretació a una
mateixa paraula. El diccionari de la llengua catalana IEC defineix l’amfibologia com
una «oració, proposició, sintagma susceptible d’ésser interpretat de dues o més
maneres» i també com una «ambigüitat resultant d’una oració, proposició, d’un sin-
tagma amfibològics.»24 Aquesta figura del llenguatge mostra l’enginy retòric del
poeta. Hafez és un autèntic enginyer lingüístic, car juga constantment amb els dobles
sentits i les ambigüitats de les paraules. Vegem-ne uns quants exemples:

24. http://dlc.iec.cat/results.asp?txtEntrada=amfibologia&operEntrada=0 (novembre de 2011).

’



Estudis 40

Els Marges 101, Tardor 2013, Barcelona, ISSN 2339-8256, p. 31-44

Ahir ell marxava i li vaig dir: «Ídol, sigues fidel al pacte.»
Va dir: «T’equivoques, mestre. En aquesta època no hi ha fidelitat.»

En el dístic anterior (Ghazal 70, 7), l’expressió dar ’in ’ahd vafā nist –que hem sub-
ratllat– tant pot significar «en aquesta època no hi ha fidelitat» com «en aquest pacte
no hi ha fidelitat», car el mot ahd tant significa «pacte» o «aliança» com «època» o
«temps».

Un altre exemple (Ghazal 227, 5):

Li vaig dir: «que n’és de bo!, l’aire que s’alça del jardí de la bellesa.»
Em va dir: «és agradable la brisa que bufa del carreró de l’estimat.»

En aquest dístic, havā significa «aire» i també «desig»; per tant, el primer vers també
es pot interpretar d’aquesta manera: Li vaig dir: «que n’és de bo!, el desig que s’al-
ça del jardí de la bellesa.»

En el dístic següent (Ghazal 248, 5), la paraula ’omr –que hem subratllat– tant
pot significar «vida» com «estimat»:

Ahir ell va passar i no ens va mirar;
desgraciat cor que, en passar la vida, no va veure res.

El segon vers d’aquest dístic també es pot entendre així: «desgraciat cor que, en pas-
sar l’estimat, no va veure res.»

Fixem-nos en el dístic següent (Ghazal 315, 8):

No espero arribar a la nit de la teva cabellera durant els dies de la meva vida; 
d’entre els desitjos del meu cor vaig renunciar al cercle de la teva boca.

L’expressió dowr-e dahānat –que apareix subratllada– és ambigua: tant pot signifi-
car «el cercle de la teva boca» com «l’època de la teva boca»; així doncs, el segon
vers també es pot interpretar d’aquesta manera: «d’entre els desitjos del meu cor vaig
renunciar al temps de la teva boca,» és a dir, vaig renunciar a l’època en què desit-
java la teva boca.



R. Gaja; N. Nikoubakht; S. Bozorg Bigdelí; H. Hajari, L’amfibologia en els Ghazals …

Estudis 41

Vegem-ne un altre exemple. El dístic següent (Ghazal 48, 6) diu:

El meu cor no es volia protegir la vida davant els narcisos del coper,
perquè coneixia les maneres d’aquell turc de cor negre.

L’expressió ’amān naxāst be jān –que hem subratllat– tant pot significar «no volia
protegir la vida» com «de tot cor no volia protecció». Per altra banda, «els narcisos»
és una metàfora dels ulls molt habitual en la literatura persa.

Un altre exemple (Ghazal 365, 3):

En l’indret on el vent esvaneix el tron i el setial de Jamxid,
no  convé que ens entristim; és millor que beguem vi.

L’expressió miravad be bād és equívoca: tant pot significar «se’n va amb el vent»
o «el vent se l’emporta» com «es desfà», «s’esvaneix», «es destrueix».

Un altre exemple (Ghazal 21, 7):

Gràcies a la fortuna del teu amor, Hafez ha esdevingut un Salomó;
és a dir, de la unió amb tu només n’ha rebut vent a la mà.

El dístic al·ludeix a un versicle alcorànic (21, 81) que parla sobre el fort vent que
bufa per ordre de Salomó, i alhora té un sentit irònic: per una banda, afirma que ja
ha rebut tot el poder i ha esdevingut un Salomó, i per l’altra, que no ha rebut res més
que vent a la mà, és a dir, no-res.

Un altre exemple (Ghazal 163, 10):

La meva poesia és com l’or valuós, sí,
l’acceptació dels afortunats va ser una alquímia per aquest coure.

El mot dowlatiān és equívoc: tant pot significar «els afortunats» –aquells afortunats
que poden comprendre el llenguatge espiritual del ghazal– com «els governants»,
«els que governen». Per altra banda, «aquest coure» és una metàfora de la poesia de



Estudis 42

Els Marges 101, Tardor 2013, Barcelona, ISSN 2339-8256, p. 31-44

Hafez, que gràcies a l’alquímia, és a dir, gràcies a la pedra filosofal, transforma el
coure en or.

Un altre exemple (Ghazal 430, 3):

Recorda bondadosament el meu coper de feliç presagi,
perquè sempre entrava per la porta amb el calze i la copa.

En aquest dístic, el mot modām significa «sempre» i també «vi»; així doncs, el segon
vers tant pot significar «perquè sempre entrava per la porta amb el calze i la copa»
com «perquè entrava el vi per la porta amb el calze i la copa».

En l’exemple següent (Ghazal 346, 3), el mot širin tant pot significar «dolç» com
«Xirín», nom de la reina de la qual Farhad es va enamorar:

El món és vell i inestable, crido a causa d’aquest assassí de Farhad
perquè el seu sortilegi i el seu encanteri em van fer enyorar la meva 
ànima dolça.

El segon vers també es pot interpretar d’aquesta manera: «perquè el seu sortilegi i el
seu encanteri em van fer enyorar la meva ànima Xirín», en què «la meva ànima» sig-
nifica «la meva estimada». L’assassí de Farhad va ser el rei Khosró, també enamorat
de la dolça Xirín, car va fer enviar la falsa notícia de la mort de Xirín a Farhad i
aquest, enganyat i desesperat, es va suïcidar, tal com es pot llegir en el poema narra-
tiu de Nezamí (1141-1209) que porta per títol Khosró i Xirín.

En el dístic següent (Ghazal 346, 2), el mot ruzi tant pot significar «un dia»
com «el destí»:

Recorda, company del meu cor, que no recordes els teus amics;
que no arribi aquell dia en què durant un instant no et recordi.

El segon vers del dístic anterior també es pot interpretar d’aquesta manera: «que no
canviï el meu destí, en el moment que segui sense recordar-te».

En l’exemple següent (Ghazal 9, 9), el poeta parla de la «lluna cananea», que
és una metàfora de Josep, fill de Jacob:



R. Gaja; N. Nikoubakht; S. Bozorg Bigdelí; H. Hajari, L’amfibologia en els Ghazals …

Estudis 43

Lluna cananea meva, has assolit el tron d’Egipte;
és hora que t’acomiadis de la presó.

En aquest dístic, el mot gāh significa «moment», «temps», «mentre», «vegada», però
té un segon significat: «setial» o «tron»; en comptes de gāh, el poeta podria haver
escollit una altra paraula, també monosil·làbica, com ara vaqt, per destruir l’equívoc,
però el segon significat del mot gāh (tron) està en sintonia amb el mot masnad (tron,
càtedra), i aquests jocs de paraules són molt estimats en la poesia persa. El segon
vers, per tant, també es pot interpretar d’aquesta manera: «el tron és que t’acomiadis
de la presó».

Un altre exemple (Ghazal 18, 5):

No és estrany que un conegut es compadeixi de mi;
quan vaig perdre la consciència, el cor de l’estrany es va compadir de mi.

En aquest dístic, el mot qarib tant pot significar «estrany» o «desconegut» com
«meravellós»; el poeta juga amb aquesta ambigüitat, car el lector persa també pot
percebre el joc de paraules: «no és desconegut que un conegut es compadeixi de mi»;
per altra banda, el primer vers també es pot llegir: «no és meravellós que un conegut
es compadeixi de mi».

A vegades, l’amfibologia es produeix per mínimes diferències amb altres mots.
Per exemple, en el dístic següent (Ghazal 399, 1), el mot xiš –que apareix subratllat–
significa «meu», però sona igual que el mot شيخ que significa «arada»:

Vaig veure el camp verd del cel i la falç de la lluna.
Vaig recordar els meus conreus i el temps de la sega.

L’oient persa, en escoltar aquest dístic, també pot entendre: «Vaig recordar els con-
reus, l’arada i el temps de la sega».

A vegades, aquestes petites diferències no solament són visuals, sinó també sono-
res. Fixem-nos en el dístic següent (Ghazal 334, 2) on el mot subratllat s’escriu
gairebé igual com el mot یارس que significa «casa»:

Una gàbia com aquesta no és apropiada per a un dolç cantor com jo;
me’n vaig al roserar del paradís perquè sóc l’ocell d’aquell prat.



El primer vers d’aquest dístic, a ulls del lector persa perspicaç, evoca aquest altre sig-
nificat: «Una gàbia com aquesta no és una casa per a un dolç cantor com jo»; en amb-
dues interpretacions, la «gàbia» és una metàfora del món terrenal.

Conclusió

L’ambigüitat i el doble sentit en la poesia de Hafez no es troba solament en el gène-
re dels mots que designen la persona estimada, ni tampoc solament en l’expressió de
l’amor –que navega entre l’amor carnal i l’amor diví–, sinó que Hafez teixeix una
xarxa de paraules que es relacionen eufònicament i significativament, bo i creant
noves ambigüitats i paradoxes. Aquestes amfibologies enlluernen el lector persa, dei-
xen perplex l’oient que escolta el cant o la recitació d’un ghazal de Hafez en llengua
original. Els Ghazals de Hafez tenen un efecte hipnòtic per al lector i per a l’oient
persa, tant pels efectes eufònics com per la xarxa de significats directes i indirectes,
pel simbolisme de les imatges aparents i ocultes. En fi, Mohammad Xamsoddín
Hafez de Xiraz és el més precís dels poetes perses a l’hora de teixir una escriptura
de mots equívocs i d’expressions amfibològiques. Hafez és un mestre en l’art dels
jocs de paraules, un autèntic enginyer lingüístic, que juga constantment amb els
dobles sentits i les ambigüitats de les paraules.

Els Marges 101, Tardor 2013, Barcelona, ISSN 2339-8256, p. 31-44

Estudis 44




