R. Gaja; N. Nikoubakht; S. Bozorg Bigdeli; H. Hajari, L ’amfibologia en els Ghazals ...

L’amfibologia en els Ghazals de Hafez

RAMON GAIJA, NASSER NIKOUBAKHT, SAID BOZORG BIGDELI,
HOSSEIN HAJARI Universitat Tarbiat Modarés de Teheran

RESUM: Mohammad Xamsoddin Hafez (Xiraz, Pérsia 1315-1389) esta considerat el poeta liric
persa més important. L’ambigiiitat és un element molt valorat en la literatura persa i Hafez és un
mestre en 1’art dels jocs de paraules, com ara les paronomasies i les amfibologies, que permeten
que un vers pugui ser interpretat de dues o més maneres.

PARAULES CLAU: els Ghazals de Hafez, amfiblologia, ambigiiitat poética.

ABSTRACT: Mohammad Shamsoddin Hafez (Shiraz, Persia 1315-1389) is considered the most
important Persian lyrical poet. Ambiguity is a highly appreciated feature in Persian literature.
Hafez is a master of the art of word-play, like puns and amphibologies, which allow for a line to
be interpreted in more than one way.

KEYWORDS: the Ghazals of Hafiz, amphibology, poetical ambiguity.

Els Ghazals de Hafez

Mohammad Xamsoddin Hafez (Xiraz, Pérsia 1315-1389) esta considerat el poeta
liric més important de la literatura persa, i els seus Ghazals,' el cim de la poesia liri-
ca persa. En aix0 hi ha unanimitat per part dels iranolegs més reputats, com ara
Rypka,? Levy,* Arberry,* Fouchécour,” Safa® o de Bruijn’ —per citar només alguns

1. HAFEZ, Divan, Ghazaliyat, vol. 1, P. N. Khanlari (ed.), Teheran 1983.
2. «Hafiz, the ghazal at its sumit», dins J. RYPKA, History of Iranian Literature, Dordrecht, p. 263.

3. «Hafiz [...] the master of the erotic ghazal» (R. LEVY, An Introduction to Persian Literature, Nova
York, 1969, p. 127).

4. Hafiz [...] the greatest Persian lyrical poet (A. J. ARBERRY, Classical Persian Literature, Londres
1958, p. 339).

5. The Divan of Hafiz [...] a supreme summit of literature, where the high spirituality of the Persians
expressed itself in a lyric poetry (Ch.-H. DE FOUCHECOUR: «Hafiz and the Sufi», Hafiz and the reli-
gion of love in classical Persian poetry. 1. B. Tauris, Londres-Nova York 2010, p. 143).

6. Le recueil de ses odes lyrico-mystiques est universellement considéré comme le chef-d’oeuvre de
la poésie persane (Z. SAFA, Un apercu sur l'évolution de la pensée a travers de la poésie persane,
Teheran 1969, p. 184).

7. Hafiz is by universal consent the greatest Persian poet of ghazals (J.T.P. de BRUIIN, Persian sufi
poetry, Richmond, 1997, p. 60).

Estudis 31



Els Marges 101, Tardor 2013, Barcelona, ISSN 2339-8256, p. 31-44

dels que han escrit en llengiies occidentals. Hafez és autor de 486 ghazals. La parau-
la ghazal és d’origen arab i significa enamorar, conversar, festejar i jugar amb I’es-
timada, recordar la joventut, lloar algl o conversar entre nois i1 noies.® Un ghazal és
un poema liric que normalment conté entre 6 i 15 distics, tots del mateix metre i amb
la mateixa rima, tant en les dos versos del primer distic com en el segon vers dels
altres distics; d’aquesta manera (d’esquerra a dreta):

AA|—A|—A|—A|—A|—A|—A

Fixem-nos, per exemple, en el ghazal nimero 22 de Hafez:

Rima Num. de distic

A .1...-.-:-._-';'.-\.';—;:.‘J5‘_-;);-'-;~'.A.."--|1_5.|)

_ 1
A Ced g3 o g Ol 3 Sl oa s
- S o gidl 2 g g sl RS
A Sty ol o ol 4y g3 S o 2
— i Moyl e 2815
A e e e e g5 3
_ sns S B pim S e
A e azk 2y £ ay Gie S 4
- po 83 2= OLES 333 gy gl gy
A Sl 33 e 4 add ol o sl a8 5

i bl o ol el 6

A G b3l Sy cdl Sl e 3l ST
_ PR P S PR PR 7
A Caastns Taile & 5t a i Ly ol

8. Farhangname-ye ’adabi-ye farsi: danesname-ye 'adab-e farsi, vol. 2. Vezarat-e farhang o ’ersad-
e ’eslami, Teheran 2002, p. 999.

Estudis 32



R. Gaja; N. Nikoubakht; S. Bozorg Bigdeli; H. Hajari, L ’amfibologia en els Ghazals ...

Aquest poema té 7 distics, és a dir, 14 versos. Els dos versos del primer distic i el
segon vers de tots els altres distics tenen la mateixa rima —ast— que hem subratllat,
i que es troba en les paraules segiients: mast (ebri), dast (ma), benesast (va seure),
hast (estd), parast (adorador), ‘alast (primer) i mast (embriac), besekast (trencat).

El divan —1I’obra poética completa— de Hafez conté 486 ghazals. Pel que fa al
nombre de distics, el divan de Hafez conté 5 ghazals de 5 distics, 18 de 6 distics, 143
de 7 distics, 98 de 8 distics, 125 de 9 distics, 54 de 10 distics, 22 d’11 distics, 12 de
12 distics, 5 de 13 distics, 3 de 14 distics i 1 de 16 distics. Per tant, els Ghazals
de Hafez contenen un total de 4092 distics, és a dir, 8184 versos; la quantitat mitja-
na de distics per ghazal és de 8,4 —¢s a dir, 16,8 versos. El divan de Hafez conté tots
aquests ghazals, ordenats segons 1’ordre alfabétic de les rimes.

Pel que fa a la tematica, els ghazals canten la bellesa de 1’estimat, expressen el
lament amords del poeta per la separacié de I’estimat, lloen el vi i I’embriaguesa,
descriuen escenaris naturals —especialment el jardi—, fan una satira de la hipocresia,
expressen simbolicament la bellesa inefable de Déu, celebren I’amor apassionat i
I’éxtasi amords. Oferim el poema transcrit anteriorment —el ghazal 22 de Hafez— en
traduccio:

1 Escabellat, suat, somrient i ebri,
la camisa descordada, dient ghazals gerra en ma,

2 amb els narcisos buscabregues i llavis burletes,
ahir a mitjanit va venir i va seure al meu costat,

3 va apropar el cap a la meva orella i amb veu melangiosa
va dir: «Antic amant meu, estas adormit?»

4  El mistic a qui donen vi d’aquesta manera a 1’alba,
sera un ateu de 1’amor, si no adora el vi.

5 Ves-te’n, devot, i no critiquis els bevedors de posits,
perque el primer dia de la creacié no ens van donar cap altre regal tret d’aquest.

6 Hem begut allo que Ell va vessar a la nostra copa,
tant si és vi paradisiac com si és vi embriagador.

7 El somriure de la copa de vi i el rinxol encadenador de 1’amat,
quantes peniténcies com la peniténcia de Hafez ha trencat!

9. Utilitzem la taula de convencions fonétiques de I’ Académia de la llengua persa, que es llegeix com
si fos escrit en catala, amb les segiients puntualitzacions: /¢/ sona com la tx de “cotxe”; /§/ sona com la x
de “caixa”; /a/ sona com la a anglesa de “father”; /x/ sona com la j castellana de “jueves”; /Z/ sona com la
j francesa de “jour”; /h/ és aspirada, com en anglés “hair”.

Estudis 33



Els Marges 101, Tardor 2013, Barcelona, ISSN 2339-8256, p. 31-44

Aquest ghazal té un element excepcional dins el corpus poétic hafezia. Mentre que
la major part dels ghazals ens mostren com 1’amant contempla i segueix 1’estimat,
aquest ghazal, en canvi, ens mostra com I’estimat va a veure 1’amant, que esta ador-
mit. Els tres primers distics, que estan encavalcats, ens presenten com 1’estimat de
narcisos —una metafora dels ulls ebris— buscabregues entra a 1’alcova de I’amant, el
desperta; en els segiients tres distics, el poeta-amant és convidat a beure vi —un vi
embriagador i espiritual alhora— i reflexiona sobre el pacte realitzat entre 1’ésser
huma (I’amant) i Déu (I’estimat) el primer dia de la Creaci6 (en referéncia a I’4lcora
7, 172-173) i al vi que Déu va vessar en la copa humana (4lcora 77, 21), feta fang.
A primera vista, el poema pot semblar herétic als ulls de I’ortodox, perqué ens parla
d’un déu estimat, embriac i embriagador. Perd el vi, als ulls de la tradicié sufi, és
entés com una metafora de I’amor pur. L’ultim distic d’aquest ghazal conté el nom
de ploma de I’autor: Hafez —que significa «el que recorda de memoria 1’ Alcoray.
Aquesta és una altra caracteristica del ghazal: d’enga de Sanai de Ghazna (mort el
1131), els ghazalistes escriuen el seu nom de ploma en 1’altim distic, a manera de
signatura o certificat d’autoria.

L’ambigiiitat en la poesia de Hafez

La primera ambigiiitat amb qué topem en la poesia lirica persa —en la lirica persa
medieval— és el genere de I’estimat. Des del punt de vista gramatical, el génere dels
mots perses ydr, deldar o delbar tant pot ser masculi com fementi; €s a dir, tant es pot
tractar de «I’estimaty com de «I’estimaday, de «I’amic» com de «l’amiga». De fet,
des del punt de vista estrictament gramatical, podriem haver traduit ’inici del gha-
zal 22 d’aquesta manera: «Escabellada, suada, somrient i ¢bria...». Ara bé, els mots
arabs ma Suq o mahbub —que també utilitza Hafez— no son femenins, sindé masculins.
Per altra banda, Hafez es refereix al pél moixi que apunta en el bigoti i les galtes del
noi estimat en 31 distics.!” Per aixo hi ha un acord unanime —tant en la tradicié com
en la critica actual— a considerar que Hafez es refereix a un estimat masculi.!

Una segona ambigiiitat: a primera vista, ’amor descrit en els ghazals de Hafez
se’ns mostra indubtablement com un amor profa i carnal, pero els coneixedors del
simbolisme de la mistica sufi no dubten a fer-ne una interpretacié simbolica, és a dir,
a sublimar les imatges corporals per fer-ne una lectura espiritual i a comprendre el
ghazal com una expressi6 humana —i per tant, limitada, analogica— de 1’amor divi
—que ¢és inefable i sagrat.

10. 15, 6; 35, 2; 62, 1; 105, 4; 112, 1; 116, 2; 153, 1; 163, 2; 224, 3; 240, 2; 282, 3; 307, 2; 321, 5;
359, 3; 361, 7; 383, 6; 386, 1; 425, 1; 427, 1; 436, 4; 450, 1; 453, 1, etc.

11. Ehsan Yarshater: «Persian poetry in the timurid and safavid periods», dins The Cambridge History
of Iran, vol. 6, Cambridge University Press, 1986, p. 973-975.

Estudis 34



R. Gaja; N. Nikoubakht; S. Bozorg Bigdeli; H. Hajari, L ’amfibologia en els Ghazals ...

Com en el dialeg platonic en qué Diotima exposa, esglao rere esglao, el pas de la
contemplacié de la bellesa corporal a la bellesa suprema, eterna, increada i imperi-
ble, que no és susceptible d’augment ni de disminucid,'? aixi també el poeta mistic
en cantar la bellesa corporal de I’estimat es refereix simbolicament a la bellesa divi-
na. Per exemple, en el sete distic del ghazal que hem traduit més amunt podem lle-
gir: «el rinxol encadenador de 1’estimaty. Un lector normal, en llegir aquest vers, veu
la imatge de I’amant emmanillat als rinxols de la cabellera de 1’estimat o 1’estimada.
Recordem que la cabellera llarga dels perses era célebre en el mon antic; aixi ho tes-
timonia Esquil que, al segle vV aC, va deixar escrit en el seu epitafi que havia Iluitat
contra el fabvyaitrgig Mndog, el persa de llarga cabellera.!> Aquest costum de por-
tar els cabells llargs encara perdurava a 1’¢época de Hafez, bo i seguint el costum del
profeta de I’Islam que —segons una antiga tradicio recollida per Al-Termezi'* I’any
892— tenia els cabells llargs. Aixi doncs, I’estimat de la poesia hafeziana €s un noi de
cabells llargs, pero des del punt de vista de la terminologia esotérica sufi, la cabelle-
ra de I’estimat té un significat simbolic, que representa el moén fenomeénic, el vel de
Maia, el mén de les aparences, el mén que coneixem a través dels sentits; aquell
qui creu que aquest mén €s 1’auténtica realitat, cau en 1’error o, per dir-ho com
Mohammad Ghazali (1058-1111), comet impietat;!’ igual com de vegades la cabe-
llera cobreix el rostre de I’estimat, la percepciod de les criatures de vegades n’oculta
el creador, la realitat divina. La cabellera en els Ghazals de Hafez, per tant, és un
simbol de la diversitat de les criatures que hi ha en el mén temporal i material, pero
que de fet son un senyal provinent del mon etern i espiritual.'® Aquesta simbologia
—exposada en alguns llibres com ara les Savaneh d’ Ahmad Ghazali!” (mort el 1126)
o el Golsan-e raz de Mahmud Xabestari'® (mort el 1340)— atorga un significat mis-
tic als trets fisics de I’estimat: el rostre de 1‘estimat simbolitza la bellesa divina'’ i
la cabellera de I’estimat simbolitza la diversitat de les criatures que hi ha en el mon
temporal i material; a vegades, la cabellera cobreix el rostre de 1°‘estimat, de la matei-
xa manera que el mon fenoménic cobreix I’auténtica realitat de 1’Esser divi.2® La piga
en el rostre de 1°estimat és un punt que simbolitza la unitat de les criatures en 1‘exis-

12. PLATO, Symposium 209e-212c.

13. Anthologiae Graecae Appendix, vol. 3, Epigramma sepulcrale, p. 17.

14. Jami’ al-Tirmidhi, hadith Shamaail Tirmidhi, nim. 4.

15. M. GHAZALI, kimiya-ye sa adat. Ketabxane-ye markazi, Teheran 1982, p. 483-4.

16 Y. BAKHARZI, Owrad al-ahdab va fosus al-adab, vol. 2, Entesarat-e daneSgah-e Tehran, Teheran
1966, p. 246. X. M. Lahiji, Sarx-e Golsan-e raz. Zavvar, Teheran 1992, p. 486.

17. A. GHAZALI, Savaneh, dins Helmut RITTER (ed.), Markaz-e nasr dane$gahi, Teheran 1989.
18. M. SHABESTARI, Golsan-e rdz. Tahuri, Teheran 1982.
19. M. XABESTARI, Golsan-e rdz. Tahuri, Tehran 1982, p. 466.

20.Y. BAKHARZL Owrdad al-ahdab va fosus al-adab, vol. 2, Entesarat-e danesgah-e, Teheran, 1966,
p- 246; A. GHAZALI, Savaneh, p. 58.

Estudis 35



Els Marges 101, Tardor 2013, Barcelona, ISSN 2339-8256, p. 31-44

téncia divina;?! 1“ull simbolitza la intuicié mistica de la veritat, i la cella, el vel que
cobreix 1‘esséncia divina.?? Aixi doncs, en els poemes de Hafez, la contemplacio
estética esdevé una meditacid teologica i, finalment, un éxtasi mistic. Quan contem-
plem les belleses del mén natural, de fet, estem contemplant una representacié molt
pal-lida i pobra de la sublim bellesa divina.

Una tercera ambigiiitat, en el cas de Hafez, es troba en el seu propi nom de
ploma: «Hafez» significa «el que recorda de memoria I’ Alcoray, pero també pot sig-
nificar «el que conserva o preserva I’Alcora», «el que canta i recita 1’Alcora» i
—segurament, aquest és el significat més apropiat— «el que recorda el pacte amords
realitzat entre Adam i Déu durant la preexisténcia», és a dir, el pacte de qué parla
I’Alcora vii, 171-172. Hafez no solament és el que recorda aquest pacte, sind també
el que el custodia en secret. De fet, recordar aquest pacte significa no oblidar que en
I’interior de cada persona hi ha una preséncia divina; o el que és el mateix, tenir con-
tinuament present el principi étic o imperatiu categoric kantia: «obra de tal manera
que et relacionis amb la humanitat, tant en la teva persona com en la de qualsevol
altre, sempre com un fi, i mai només com un mitja.»%

Hafez, mestre en ’art del joc de paraules

Hafez té una gran capacitat per enriquir la bellesa sonora dels versos amb figures
com I’al-literacid, la paronomasia i ’anadiplosi. L’al-literaci6 —repeticié d’un mateix
fonema en una mateixa frase— és un dels recursos musicals que Hafez utilitza més
sovint. Per exemple, el fonema /n/ es repeteix fins a dotze vegades en el distic se-
giient (Gh 220, 2):

535 Oldl 3 g0 AS g5 &S g ol pa Ok 545 S 0 S el (85
rendi ‘amuz o karam kon na candan honar ’ast
heyvani ke nanusad mey o ’ensan nasavad

I el fonema /d/ es repeteix deu vegades en el distic segiient (Gh 98, 1):

babas a e obade s bl en 8 du b J!f

21. LAHIJL, Sarx-e Golsan-e raz, p. 500.
22. LAHIJ, Sarx-e Golsan-e raz, p. 465.

23. Handle so, dass du die Menschheit sowohl in deiner Person, als in der Person eines jeden ande-
ren jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloB als Mittel brauchst (Immanuel KANT, Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten, BA 66. Akademie-Ausgabe Kant, Werke IV, p. 429).

Estudis 36



R. Gaja; N. Nikoubakht; S. Bozorg Bigdeli; H. Hajari, L ’amfibologia en els Ghazals ...

dus ‘dgahi ze yar safar karde dad bad
man niz del be bad daham har ¢e bad bad

Aquests sén només dos exemples —en podriem posar molts més— que mostren la
capacitat de Hafez per enriquir eufonicament 1’interior dels seus versos amb al-lite-
racions.

La paronomasia és una figura que consisteix en la proximitat de dues o més
paraules que es diferencien en algun fonema o en I’Gs del mateix mot amb dos sig-
nificats diferents. Hafez també és un mestre en aquest joc de paraules. Per exemple,
en el distic segiient (Ghazal 82, 1), la paraula xata significa, en la primera aparicio,
«falta, defecte o error», i en la segona, «el pais Khatai», que es troba al nord de la
Xina i és famos per la bellesa dels seus habitants:
by Uast ol 3148 s Uast am L Sy le il aa aS e gy 50 S0

< - F NS,

‘an tork-e paricehre ke dus ’az bar-e ma raft
‘ayd ce xata did ke 'az rah-e xata raft

Aquell turc de carona de fada que anit es va allunyar de nosaltres,
(quina falta ens va veure que va marxar cap a Khatai?

En el distic segiient (Ghazal 173, 2), la paraula rud significa «riu» en el primer
vers 1 «fill» en el segon:

Lo QLS 33, S (sliy 52 U3 O3 35 0dd 3l Sn e a5 sl

xahi ke bar naxizadat az dide rud-e xun
del dar vafa-ye sohbat-e rud-e kasan maband

Si no vols vessar un riu de sang dels ulls
no lliguis el cor fidelment a la companyia dels fills dels homes.

En el distic segiient (Ghazal 108, 2), el mot dad significa «justiciay» i «donar, fer»:
sls u..__(u oo sls _..’-;5 _,\;'.): pr .;.,.a'—:-i JJL'::J — |J.I _.,:}..._._3 L(..}I-J

vanke gisu-ye to-ra rasm-e tatavol 'amuxt
ham tavanad karamas dad-e man-e qamgin dad

Estudis 37



Els Marges 101, Tardor 2013, Barcelona, ISSN 2339-8256, p. 31-44

I aquell que va ensenyar les maneres opressores a la teva cabellera,
també pot, amb la seva generositat, fer justicia al meu trist jo.

En el distic segiient (Ghazal 278, 5), el mot dus significa la primera vegada «anit»
i la segona i tercera significa «espatllay:

';}:qir:-sngde:t?wﬂsﬂﬁrlda-—r".ﬂ JJJJ.:‘!OI';}:QV:J’-JGJ\.‘;.:JL,'JSJ

ze kuye meykade duSas be du§ mibordand
‘emam-e xdaje ke sajjade mikesid be dus

Anit, pel carrer6 de la taverna, hom portava a I’espatlla
al senyor imam, que mostrava damunt ’espatlla la catifa de pregaria.

En el distic segiient (Ghazal 187, 5), el mot gus significa «orella» i «angle o corba
de I’arcy:

LS i oo 4y a8 O3 el 0ol S 3 oS en oY g Ol 5y

pise kaman-e ’abruyas lab-e hamikonam vali
gus keside ast ’azan gu§ be man nemikonad

Suplico davant I’arc de les seves celles, pero
ell ha tensat ’arc i no m’escolta.

L’anadiplosi o repeticié d’un mateix mot a I’inici i al final del vers és un dels recur-
sos musicals que utilitza el poeta persa. Per exemple, en el distic segiient (Ghazal
476, 6), el mot ruy apareix dues vegades: al principi del primer vers, on significa
«rostrey 1 al final del segon vers, on significa «zinc»:

S 3 onl ) deds el _}5‘ S oSl sl BB al b OBl (s,

ru-ye janan talabi’ayne ra qabel-e saz
zanke hargez gol o nasrin nadamad ze ’a@han o ruy

Si busques veure la fa¢ de 1’estimat, poleix el mirall,
perqué la rosa i la jonquilla mai no floriran del ferro i el zinc.

En el distic segiient (Ghazal 461, 8), el mot ‘@dami apareix dues vegades: al princi-
pi del primer vers (ésser huma) i al final del segon vers (Adam):

Estudis 38



R. Gaja; N. Nikoubakht; S. Bozorg Bigdeli; H. Hajari, L ’amfibologia en els Ghazals ...

s pacslal Ko e Coz ] ai Sl e s ol

‘adami dar ’ alam-e xaki nemidyad be dast
‘alami digar bebayad saxt-o ze no ’adami

No es pot trobar un ésser huma en el moén terrenal,
cal fer un altre moén i un nou Adam.

En el distic segiient (Ghazal 122, 8), els mots kas dar jahan nadarad apareixen dues
vegades: al principi del primer vers i al final del segon vers (ninga en el mon no té):

35 Olgr o3 =S (als g5 Oz S 15 Ll as oy S 3 Ol o S

kas dar jahan nadarad yek bande hamco hafez
zird ke cun to Sahi kas dar jahan nadarad

Ningu en el mon no té un servent com Hafez,
Perqué no té un rei com tu ninga en el mén.

Aquests son només uns quants exemples de les moltes anadiplosis que hom pot tro-
bar en ’obra de Hafez. Les ambigiiitats, els dobles sentits, el joc d’equivocs, les
imatges calidoscopiques, en fi, ’esperit ludic d’aquest enginyer del llenguatge que
¢és Hafez, arriba al paroxisme amb les amfibologies que escriu amb gran cura.

L’amfibologia en els Ghazals de Hafez

El mot «amfibologia» prové del grec queiforog, que significa «ambiguy, «equi-
vocy; €s una figura retorica consistent a donar un doble sentit o interpretacio a una
mateixa paraula. El diccionari de la llengua catalana IEC defineix 1’amfibologia com
una «oracid, proposicio, sintagma susceptible d’ésser interpretat de dues o més
maneresy» i també com una «ambigiiitat resultant d’una oracio, proposicid, d’un sin-
tagma amfibologics.»** Aquesta figura del llenguatge mostra I’enginy retoric del
poeta. Hafez és un auténtic enginyer lingiiistic, car juga constantment amb els dobles
sentits i les ambigiiitats de les paraules. Vegem-ne uns quants exemples:

S Uiy dge 3l Jale LS ol e Lo (i€ 5 A2 e s

24. http://dlc.iec.cat/results.asp?txtEntrada=amfibologia&operEntrada=0 (novembre de 2011).

Estudis 39



Els Marges 101, Tardor 2013, Barcelona, ISSN 2339-8256, p. 31-44

Ahir ell marxava i li vaig dir: «idol, sigues fidel al pacte.»
Va dir: «T’equivoques, mestre. En aquesta época no hi ha fidelitat.»

En el distic anterior (Ghazal 70, 7), I’expressio dar ’in ’ahd vafa nist —que hem sub-
ratllat— tant pot significar «en aquesta época no hi ha fidelitaty com «en aquest pacte
no hi ha fidelitat», car el mot ahd tant significa «pacte» o «alianga» com «eépoca» o
«temps».

Un altre exemple (Ghazal 227, 5):

T Js el £ <N 74 L€ lm LE e =2
J{'JJ#L;JHJ-#“Q&S —i?—h..q:—\r-.._&_’._hw}}'rh-.ﬂ

Li vaig dir: «que n’és de bo!, I’aire que s’al¢a del jardi de la bellesa.»
Em va dir: «és agradable la brisa que bufa del carrer6 de 1’estimat.»

En aquest distic, hava significa «aire» i també «desig»; per tant, el primer vers també
es pot interpretar d’aquesta manera: Li vaig dir: «que n’és de bo!, el desig que s’al-
ca del jardi de la bellesa.»

En el distic seglient (Ghazal 248, 5), la paraula ’omr —que hem subratllat— tant
pot significar «vida» com «estimat»:

Ahir ell va passar i no ens va mirar;
desgraciat cor que, en passar la vida, no va veure res.

El segon vers d’aquest distic també es pot entendre aixi: «desgraciat cor que, en pas-
sar I’estimat, no va veure res.»
Fixem-nos en el distic segiient (Ghazal 315, 8):

Pl J2 08 5 a3 4 maks et a8 590 4 )y e 3 el
( ( & .

No espero arribar a la nit de la teva cabellera durant els dies de la meva vida;
d’entre els desitjos del meu cor vaig renunciar al cercle de la teva boca.

L’expressio dowr-e dahanat —que apareix subratllada— és ambigua: tant pot signifi-
car «el cercle de la teva boca» com «I’¢poca de la teva bocay; aixi doncs, el segon
vers també es pot interpretar d’aquesta manera: «d’entre els desitjos del meu cor vaig
renunciar al temps de la teva boca,» ¢és a dir, vaig renunciar a I’¢época en que desit-
java la teva boca.

Estudis 40



R. Gaja; N. Nikoubakht; S. Bozorg Bigdeli; H. Hajari, L ’amfibologia en els Ghazals ...

Vegem-ne un altre exemple. El distic segiient (Ghazal 48, 6) diu:

il e J3 S5 0T i ge oS 1o Ol 4 el g Ol il 8 5 5 02
El meu cor no es volia protegir la vida davant els narcisos del coper,

perque coneixia les maneres d’aquell turc de cor negre.

L’expressié ‘aman naxast be jan —que hem subratllat— tant pot significar «no volia
protegir la vida» com «de tot cor no volia proteccid». Per altra banda, «els narcisosy»
¢és una metafora dels ulls molt habitual en la literatura persa.

Un altre exemple (Ghazal 365, 3):

L S s R e o S shoas sy o s 3 S5 Sl

En I’indret on el vent esvaneix el tron i el setial de Jamxid,
no convé que ens entristim; és millor que beguem vi.

L’expressio miravad be bad és equivoca: tant pot significar «se’n va amb el vent»
o «el vent se ’emporta» com «es desfa», «s’esvaneix», «es destrueix».
Un altre exemple (Ghazal 21, 7):
S 4y 3L TR .-’_.'-'-j: _‘_'L.ﬁ} 3 e~ LS \}.:IW_I Y __’L.E-'J .:.-.Ijl:o 3l sl

Gracies a la fortuna del teu amor, Hafez ha esdevingut un Salomo;
és a dir, de la unié amb tu només n’ha rebut vent a la ma.

El distic al-ludeix a un versicle alcoranic (21, 81) que parla sobre el fort vent que
bufa per ordre de Salomo, i alhora té un sentit ironic: per una banda, afirma que ja
ha rebut tot el poder i ha esdevingut un Salomo, i per 1’altra, que no ha rebut res més
que vent a la ma, és a dir, no-res.

Un altre exemple (Ghazal 163, 10):

Ao sl slaS Ol s s s R R e

La meva poesia €s com 1’or valuos, si,
I’acceptacio dels afortunats va ser una alquimia per aquest coure.

El mot dowlatian és equivoc: tant pot significar «els afortunats» —aquells afortunats

que poden comprendre el llenguatge espiritual del ghazal- com «els governants»,
«els que governenx. Per altra banda, «aquest coure» és una metafora de la poesia de

Estudis 41



Els Marges 101, Tardor 2013, Barcelona, ISSN 2339-8256, p. 31-44

Hafez, que gracies a I’alquimia, és a dir, gracies a la pedra filosofal, transforma el
coure en or.
Un altre exemple (Ghazal 430, 3):

Shel el s :Jj Loplle 53 8 e dbeds b gl w555

Recorda bondadosament el meu coper de feli¢ presagi,
perqué sempre entrava per la porta amb el calze i la copa.

En aquest distic, el mot modam significa «sempre» i també «vi»; aixi doncs, el segon
vers tant pot significar «perqué sempre entrava per la porta amb el calze i la copa»
com «perque entrava el vi per la porta amb el calze i la copa».

En I’exemple segiient (Ghazal 346, 3), el mot Sirin tant pot significar «dol¢» com
«Xirin», nom de la reina de la qual Farhad es va enamorar:

o Ol Sl ke (AS055 5 Ol a5 &8 LA PSSl op il sl g g Sl o Ol

El mon és vell i inestable, crido a causa d’aquest assassi de Farhad
perque el seu sortilegi i el seu encanteri em van fer enyorar la meva
anima dol¢a.

El segon vers també es pot interpretar d’aquesta manera: «perque el seu sortilegi i el
seu encanteri em van fer enyorar la meva anima Xiriny», en qué «la meva animay sig-
nifica «la meva estimaday. L’assassi de Farhad va ser el rei Khosr6, també enamorat
de la dol¢a Xirin, car va fer enviar la falsa noticia de la mort de Xirin a Farhad i
aquest, enganyat i desesperat, es va suicidar, tal com es pot llegir en el poema narra-
tiu de Nezami (1141-1209) que porta per titol Khosro i Xirin.
En el distic segiient (Ghazal 346, 2), el mot ruzi tant pot significar «un dia»

com «el desti»:

ity sl oS 03 0T sl g3, e sl 5l Sl a8 Js e 1Y
Recorda, company del meu cor, que no recordes els teus amics;
que no arribi aquell dia en qué durant un instant no et recordi.

El segon vers del distic anterior també es pot interpretar d’aquesta manera: «que no
canvii el meu desti, en el moment que segui sense recordar-te».

En I’exemple segiient (Ghazal 9, 9), el poeta parla de la «lluna cananeay, que
¢és una metafora de Josep, fill de Jacob:

1 Oly 8 355 &S sl oS AE 50T as ds eSS ol

Estudis 42



R. Gaja; N. Nikoubakht; S. Bozorg Bigdeli; H. Hajari, L ’amfibologia en els Ghazals ...

Lluna cananea meva, has assolit el tron d’Egipte;
¢és hora que t’acomiadis de la presoé.

En aquest distic, el mot gah significa «momenty», «temps», «mentrey», «vegaday, perd
té un segon significat: «setial» o «tron»; en comptes de gah, el poeta podria haver
escollit una altra paraula, també monosil-labica, com ara vagt, per destruir I’equivoc,
pero el segon significat del mot gah (tron) esta en sintonia amb el mot masnad (tron,
catedra), 1 aquests jocs de paraules son molt estimats en la poesia persa. El segon
vers, per tant, també es pot interpretar d’aquesta manera: «el tron és que t’acomiadis
de la presoy.
Un altre exemple (Ghazal 18, 5):

.. weE - . .. . . .
st ey S s 2 e ) e O R0 B

- [S s

No és estrany que un conegut es compadeixi de mi;
quan vaig perdre la consciéncia, el cor de I’estrany es va compadir de mi.

En aquest distic, el mot garib tant pot significar «estrany» o «desconegut» com
«meravellosy; el poeta juga amb aquesta ambigiiitat, car el lector persa també pot
percebre el joc de paraules: «no és desconegut que un conegut es compadeixi de mi»;
per altra banda, el primer vers també es pot llegir: «no és meravellds que un conegut
es compadeixi de mi».

A vegades, I’amfibologia es produeix per minimes diferéncies amb altres mots.
Per exemple, en el distic segiient (Ghazal 399, 1), el mot xi§ —que apareix subratllat—
significa «meu», pero sona igual que el mot > que significa «arada»:

s ol g el B 5SSl sl gds pals g adis ShE s 5550
o 3l Fey 2 e 825

Vaig veure el camp verd del cel i la fal¢ de la lluna.
Vaig recordar els meus conreus i el temps de la sega.

L’oient persa, en escoltar aquest distic, també pot entendre: «Vaig recordar els con-
reus, I’arada i el temps de la sega».

A vegades, aquestes petites diferéncies no solament soén visuals, sind també sono-
res. Fixem-nos en el distic segiient (Ghazal 334, 2) on el mot subratllat s’escriu
gairebé igual com el mot &'~ que significa «casa»:

5 o7 € e, - t1E o . - T .. . e,
- ol \F:.o«. gy s 4 my, .._.......:.L:ull T S e e

Una gabia com aquesta no és apropiada per a un dol¢ cantor com jo;
me’n vaig al roserar del paradis perque soc I’ocell d’aquell prat.

Estudis 43



Els Marges 101, Tardor 2013, Barcelona, ISSN 2339-8256, p. 31-44

El primer vers d’aquest distic, a ulls del lector persa perspicag, evoca aquest altre sig-
nificat: «Una gabia com aquesta no ¢és una casa per a un dolg cantor com jo»; en amb-
dues interpretacions, la «gabia» és una metafora del mon terrenal.

Conclusio

L’ambigiiitat i el doble sentit en la poesia de Hafez no es troba solament en el géne-
re dels mots que designen la persona estimada, ni tampoc solament en 1’expressio de
I’amor —que navega entre 1’amor carnal i I’amor divi—, sind que Hafez teixeix una
xarxa de paraules que es relacionen eufonicament i significativament, bo i creant
noves ambigiiitats i paradoxes. Aquestes amfibologies enlluernen el lector persa, dei-
xen perplex 1’oient que escolta el cant o la recitacié d’un ghazal de Hafez en llengua
original. Els Ghazals de Hafez tenen un efecte hipnotic per al lector i per a I’oient
persa, tant pels efectes eufonics com per la xarxa de significats directes i indirectes,
pel simbolisme de les imatges aparents i ocultes. En fi, Mohammad Xamsoddin
Hafez de Xiraz ¢és el més precis dels poetes perses a 1’hora de teixir una escriptura
de mots equivocs i d’expressions amfibologiques. Hafez és un mestre en I’art dels
jocs de paraules, un auténtic enginyer lingiiistic, que juga constantment amb els
dobles sentits i les ambigiiitats de les paraules.

Estudis 44





