Educacié Social 68

Educacié social i drets humans

Eduardo S. Vila
Victor M. Martin
Pablo Cortés

Drets humans i educacio intercultural:
solubilitat social reciproca

Resum

Recepcié: 15-01-2018 / Acceptacio: 07-03-2018

El present article pretén aportar una reflexio sobre la necessitat de vincular els drets hu-
mans de totes les persones amb I’educaci6 intercultural des de la mirada de 1’educacio
social. Per fer-ho, intentem discernir la necessitat d’albirar els drets humans com a im-
prescriptibles, irrenunciables, inalienables, universals i indivisibles. A continuacid, ens
aproximem a la relaci6 existent entre els drets humans i I’educacié intercultural, fent
especial émfasi en el fet que tota cultura no és autdonoma, sind que exigeix i demanda
el contacte amb altres processos culturals per poder enriquir-se i créixer. Finalment, re-
flexionem sobre la necessitat de mantenir criteris ¢tics des de 1’educacio social perqué

sigui referent en 1’accio social 1 educativa a partir de processos interculturals.

Paraules clau

Drets humans, Educaci6 intercultural, Educacio6 social, Etica

Derechos humanos y educacion
intercultural: solubilidad social
reciproca

El presente articulo pretende aportar una re-

fexion sobre la necesidad de vincular los de-

rechos humanos de todas las personas con la
educacion intercultural desde la mirada de la
educacion social. Para ello, intentamos dis-
cernir la necesidad de vislumbrar los derechos
humanos como imprescriptibles, irrenuncia-
bles, inalienables, universales e indivisibles.
A continuacion, nos aproximamos a la rela-
cion existente entre los derechos humanos y
la educacion intercultural, haciendo especial
hincapié en el hecho de que toda cultura no es
auténoma, sino que exige y demanda el con-
tacto con otros procesos culturales para poder
enriquecerse y crecer. Por ultimo, reflexiona-
mos sobre la necesidad de mantener criterios
éticos desde la educacion social para que sea
referente en la accion social y educativa a par-
tir de procesos interculturales.

Palabras clave
Derechos humanos, Educacion intercultural,
Educacion social, Etica

Human Rights and Intercultural
Education: Reciprocal social
solubility

This article is conceived as a reflection on the
need to link the human rights of all persons
with intercultural education from the perspec-
tive of social education, as a basis for which
we first seek to discern the need to envision hu-
man rights as absolute, imprescriptible, ina-
lienable, universal and indivisible before pro-
ceeding to address the relationship between
human rights and intercultural education, with
a special focus on the fact that, far from being
autonomous, all culture is require contact with
other cultural processes which enrich them
and enable them to grow. Finally, we reflect on
the need for social education to uphold ethical
criteria if it is to serve as a point of reference
in social and educational action by way of in-
tercultural processes.

Keywords
Human rights, Intercultural education, Social
education, Ethics

Com citar aquest article:

Vila Merino, E. S.; Martin Solbes, V. M.; Cortés Gonzalez, P. (2018).
Drets humans i educacié intercultural: solubilitat social reciproca.
Educacié Social. Revista d’Intervencié Socioeducativa, 68, 63-78

ISSN 2339-6954



Educacié Social 68

Els drets es

materialitzen en

pretensions o

expectatives que

un subjecte o

organitzacio té, de
forma fundada, en

relacié a d’altres
i d’acord als seus

64

interessos o
necessitats

“Solamente se es de verdad libre cuando no se pasa sobre nadie;
cuando no se humilla a nadie.”

Maria Zambrano, Persona y democracia

La solubilitat d’una substancia fa referéncia a la capacitat de la mateixa de
dissoldre’s en una altra. Fent una analogia d’aquest terme quimic en I’ambit
social, volem exposar aqui que, per a nosaltres, en el cas dels drets humans
i la interculturalitat, hi ha una reciprocitat on totes dues poden ser “solut” i
“solvent”, perque 1’una i Ialtra es necessiten, es completen i es donen sen-
tit. I aquesta metafora pren vida des de I’ambit educatiu social vertebrant el
discurs de la pedagogia-educacid social, travessant-lo i impregnant-lo, es-
sent un tamis necessari per a la presa de decisions socioeducatives.

En aquesta linia, parlarem primer del concepte de drets humans i, més en-
davant, I’anirem trenant amb la perspectiva intercultural des de I’ambit de
I’educacio6 social, ja que estem convenguts que la dimensio social i educativa
dels drets humans cobra el seu ple sentit adoptant una perspectiva intercultu-
ral en les reflexions i practiques vinculades a les mateixes.

Una aproximacio socio-juridica. La DUDH
com un exemple emancipador

En una primera aproximacié de fons socio-juridic podriem dir que els drets
es materialitzen en pretensions o expectatives que un subjecte o organitza-
cio6 té, de forma fundada, en relacio a d’altres i d’acord als seus interessos
o necessitats. En aquest cas, estem parlant de situacions que requereixen
en la materialitzacio legal de marcs generalitzables, inclusius i igualitaris,
que parteixin, entenem, d’interessos o necessitats amb vocaciod transcultural
i suposin reclams davant la comunitat, ja siguin positius o negatius, dins de
la logica dicotomica drets-deures.

I el principal referent en aquest sentit, entenem que ha estat la Declaracio
Universal dels Drets Humans (DUDH) de 1948. Es tracta d’un text fona-
mental que, tot i que amb les seves critiques (que cal veure-les també tenint
en compte el context historic del seu desenvolupament i el xoc de forces
de poder que hi havia al darrere en plena conformacié de la Guerra Freda),
suposa el principal document de consens a nivell mundial en materia de
drets humans; de manera que només per aixo val la pena, i molt, posar-lo en
valor. A partir d’aqui, han estat multiples els desenvolupaments i les declara-
cions vinculades als drets humans, sobradament conegudes.



Educacié Social 68

Educacié social i drets humans

Cal recordar en el context d’aquest text com Sen (2000) va exposar tres
critiques que es fan als drets humans: la critica de legitimitat (perque els
drets no es tenen, sind que s’adquireixen des de la legalitat), la critica de
la coherencia (perqueé no hi ha obligatorietat en el seu desenvolupament)
i la critica cultural (perqué son etnocentrics i productes occidentals i, per
tant, no universals). Davant d’aquestes critiques, argumenta sintéticament el
seglient: no es pot confondre allo legal i allo étic, i els drets humans supo-
sen demandes ¢tiques que interpel-len els estats i fonamenten I’ambit legal;
tampoc no es pot oblidar que els drets humans son compartits per totes les
persones i que les beneficien a totes des de la diversitat de la vida social,
que no es pot encotillar en un sistema juridic “d’obligacions perfectes”, de
la mateixa manera que tampoc no es pot oblidar la diversitat intracultural
i les comprensions extenses que cal realitzar sobre les cultures, més enlla
dels clixés o prejudicis, ja que les mirades amplies ens permeten veure com
aspectes com la llibertat, la igualtat i la tolerancia no sén patrimoni occiden-
tal i que poden, per tant, existir mecanismes de comprensiéo mutua entre les
cultures que suposin visions amb vocacio “universal”.

En tot cas, tot i reconéixer les raons de les critiques a la DUDH, no s’ha
d’ignorar el que plantejava encertadament Ignatieff (2003, p. 31), ja que “en
termes historics, la Declaraciéo Universal forma part d’una reorganitzacid
més amplia de 1’ordre normatiu de les relacions internacionals de la post-
guerra, dissenyada per construir un tallafoc davant la barbarie. Per primera
vegada, als individus —fos quina fos la seva raga, religio, génere, edat o qual-
sevol altra caracteristica— se'ls va garantir uns drets minims que es podien
oposar a les lleis estatals injustes o als costums opressius".

No podem deixar de tenir present aquest aspecte, aixi com el paper dels
drets humans com a horitzé permanent de dissentiment, com a expectativa
permanent d’humanitzacié. Aquest aspecte de reclam té dues connotacions
sobre les quals val la pena que ens aturem: a) suposen l'assumpcié de la ne-
cessitat de posar limits al poder i que aquest assumeixi més responsabilitat
encara que suposi condicionar la satisfaccio d'interessos; i b) parteixen dels
subjectes més vulnerables des del referent de la dignitat; d'aquesta manera,
"allo que atorga universalitat als drets humans no €s el seu origen, ni tampoc
I'extensi6 limitada de la seva acceptacid, sino la garantia universal que pro-
porcionen als més desprotegits" (Gil Cantero i Jover, 2008, p. 241).

Tot aquest argument no treu que formalment haguem de tenir presents les
caracteristiques que des d'algunes corrents de la filosofia del dret s'ha atorgat
als drets humans, com so6n la seva condicié d’imprescriptibles, irrenuncia-
bles, inalienables, universals i indivisibles, en el sentit plantejat per Martinez
de Bringas (2005), on el dret a la vida és el catalitzador de la resta dels drets.

A aix0 cal unir-hi la preséncia com a prerequisit i element de valor de la
dignitat humana com a condici6 de possibilitat dels drets humans. Dignitat
que sera tal "en termes referits al reciproc reconeixement i posada en valor

Tres critiques que
es fan als drets
humans: la critica
de legitimitat, la
critica de la
coheréncia
(perqué no hi ha
obligatorietat en
el seu desenvolu-
pament) i la
critica cultural



Educacié Social 68

El concepte de
drets humans té
dos sentits
fonamentals. El
primer, més
relacionat amb

el dret moral i, el
segon, vinculat a
I'evolucio del dret
en la societati la

seva plasmacio en

66

lleis d’ambit local

entre els homes del fet que la condicié humana i el seu ple desplegament té
un valor intrinsec" (Gil Cantero, 2003, p. 79). Per tant, I'objecte d'una teoria
critica i contextualitzada dels drets humans en el marc de I'educacio social
ha de suposar "recuperar el mon mostrant-lo tal com és: és a dir, un moén en
que la font de la meva llibertat és la llibertat dels altres. D'aqui es dedueix
que la tasca basica d'una teoria compromesa amb els drets és la de de crear
les condicions tedriques i practiques per poder afirmar la llibertat com una
activitat creadora que no es limita a donar-se la seva propia llei, sind que
s'erigeix en constitutiva del seu objecte; altrament dit, del mén en que vivim"
(Herrera Flores, 2005, p. 186).

Aixi doncs, cal entendre, a més, que el concepte de drets humans té dos
sentits fonamentals. El primer, relatiu als drets de tots els éssers humans pel
sol fet de ser-ho, més relacionat amb el dret moral i, el segon sentit, vinculat
a l'evolucid del dret en la societat i la seva plasmacié en lleis d’ambit local,
estatal i internacional. Es per aixo que insistim en la idea abans plantejada de
transversalitat cultural al-Iudint al fet que molts dels principis que fonamen-
ten els drets humans apareixen a la majoria de les cultures i civilitzacions
d'una o altra forma, aixi com en el fet que la historia del dret és, com deia
Ferrajoli (1999), una historia carregada d'utopies, algunes de les quals es van
convertint en realitat mentre d’altres es transformen en urgéncies humani-
taries a que cal respondre sense demora en el si d'una societat on aquest per,
per a i amb el poble s’universalitzi i no admeti excepcions sota cap pretext.
Es des d'aquesta perspectiva humanitzadora i atenent a la diversitat en la
qual la DUDH es converteix en un ideal comu que totes les cultures i pobles
s'han d'esforgar a complir (no només reivindicant-lo, siné posant-lo en prac-
tica), ja que la seva pretensio és la d'expressar el codi moral de la comunitat
internacional, fins i tot amb les seves critiques i limitacions, en part esbos-
sades en paragrafs anteriors. Aixi, seguint Cortina (1992, p. 250-251), en les
seves classiques paraules, podem definir les qualitats dels drets humans de
la manera segiient:

1) Es tractaria de drets universals, ja que s'adscriuen a tot parlant compe-
tent.

2) Serien drets absoluts, en la mesura que, en entrar en conflicte amb al-
tres drets, constituirien el tipus d'exigéncies que cal satisfer prioritaria-
ment. “Caracter absolut”, en el cas dels drets humans, significa “prioritat
en la satisfaccio”.

3) Aquests drets serien innegociables, perque el sol fet de posar-los en qiiestid
i discutir-ne la validesa mitjangant un discurs practic estaria en contradic-
ci6é amb els pressuposits de la parla, perqué la intencid de satisfer-los és
condicio de racionalitat de 1'argumentacié mateixa que els qiiestionés [...].

4) Avangant una mica més, ens trobariem davant drets inalienables, ja que
el subjecte no pot alienar la seva titularitat sense contradir la seva propia
racionalitat, encara que si pugui alienar el seu exercici.

5) L'estatut d'aquests “drets”, fins i tot abans de la seva desitjable objectiva-
cio, seria efectivament el de drets, en la mesura que, pel fet de ser condi-



Educacié Social 68 Educacié social i drets humans

cions de racionalitat de la parla, els parlants competents estan autoritzats
per la racionalitat mateixa a exercir-los i a exigir la seva proteccid als
organismes corresponents.

Al seu torn, també cal discernir, seguint Gil Cantero, Jover i Reyero (2001, p.
17-18), que, en el seu sentit més basic, els drets humans son criteris d’actuacio
¢tica i politica. Hi ha un acord bastant estés sobre quins son aquests criteris,
pero es qiliestiona que és el que fa que siguin drets humans. Les diferents
respostes que s’han donat a aquesta pregunta, es poden polaritzar al voltant
de dues grans posicions:

e Per als uns (iusnaturalisme), els drets humans son drets naturals, drets
que I’ésser huma té per la seva propia naturalesa i dignitat. Aquests drets
son universals i invariables, drets propis de tots els éssers humans, in-
dependentment de circumstancies de temps i lloc. No depenen de les
lleis o els costums de cada poble. No son drets que les lleis “atorguin”
als homes i dones, sin6 que s’han de “reconéixer” en ells. El fet que no
estiguin recollits legalment, no vol dir que no siguin drets que s’haurien
de respectar. Son, o haurien de ser, el fonament de 1’ordre juridic. Una
de les principals dificultats amb qué ensopega aquesta forma d’entendre
els drets humans consisteix en la determinacid del seu contingut, ja que
(com podem saber quins son aquests drets, si no son els que estan reco-
1lits en les lleis o els costums? A més, ;allo que anomenem drets humans
naturals 1 universals no son simplement els criteris propis de les nostres
societats occidentals?

e Per als altres (positivisme juridic), els drets humans son drets positius.
Els drets humans son aquells que s’acorda que ho son. No son drets que
es “reconeixen” en I’ésser huma, sin6 que se li “atorguen”. Els éssers
humans no tenen més drets que aquells que se’ls concedeixen. El que
dona a aquests criteris d’actuacio el seu caracter de drets humans és el
fet d’haver estat determinats en un cert moment historic com a tals i el
fet d’haver quedat plasmats en lleis. Aleshores podem preguntar-nos si
els drets humans no existeixen fins que no estan recollits a les lleis o
instruments similars, aixi doncs, qué justifica la seva reivindicacié, com
a criteris de justicia, alla on les lleis no els respecten? Si no hi ha alguna
cosa anterior i superior a la propia llei, per qué podem dir que ha lleis
injustes?

Com una tercera via, no han faltat les temptatives d’acostament entre amb-
dues tendéncies 1, aixi, es parla d’un iusnaturalisme critic, o d’un positi-
visme evolucionat cap al reconeixement de criteris ¢tics anteriors a la seva
positivacié en drets legals. Els drets humans no so6n drets immutables, sind
criteris historics que sorgeixen i evolucionen. D’aquesta manera, el que els
concedeix la seva condici6 de drets no €s simplement el fet d’estar recollits
en lleis, sino el fet d’estar arrelats en allo propiament més huma.

Els drets
humans sén
criteris d’actuacio
etica i politica




oferir un espai per

68

Educacié Social 68

Els drets han de
tenir memoria i

a visibilitzar i
dignificar I'altre/a

A aquestes postures també cal afegir-hi, en aquesta panoramica que es-
tem tragant al voltant dels drets humans, les anomenades generacions de
drets. Encara que aquesta conceptualitzacio té les seves critiques, moltes
d’elles compartides, no cal deixar de veure-les com una forma de classifica-
ci6 amb finalitat clarificadora, si bé estem d’acord que, més que de genera-
cions de drets, del que cal parlar és de generacions de problemes que han de
tenir resposta des dels drets humans.

En tot cas, al marge de la discussio sobre el que suposa la categoritzacid
dels drets humans i les critiques que ha tingut, si que sembla interessant,
almenys, com a minim, per abordar-los i comprendre’ls des d’una mirada
concreta, que ens fa pensar i pot ser Gtil en I’ambit de I’educacio social. Aixi,
cal tenir present els drets de primera generaci6 o drets civils i politics; els de
segona generacio, concretats en aspectes economics, socials i culturals; els
de tercera generacio, vinculats a drets col-lectius o de la solidaritat; i fins i
tot I’encara “difusa” quarta generacid, que pren com a referéncia qiiestions
relacionades amb el progrés tecnologic, la bioética, etc. (Caride, 2007).

Tot plegat connecta de ple amb I’assumpte de la separacid que, sovint, hi ha
entre els drets i les seves garanties. Com plantejava Gimeno (2001, p. 158):
“El problema de tots els drets humans €s el de si son un mer reconeixement
de dignitats per a la persona o han de tenir, a més, conseqiiéncies practiques
per a I’acci6.”

En tot cas, cal centrar el tema abordant succintament la importancia de de-
finir conceptes, ja que son multiples discursos de drets, que no son aliens al
poder ni a les dinamiques vinculades. De fet, tornant al tema de les “criti-
ques” als drets humans, hi ha una diatriba pel mateix us politic de conceptes
contraris, asimétrics, relacionats amb els drets humans, aixi com critiques en
abstracte al “concepte” de drets humans, basades sobretot en el fet que no hi
ha fonamentacions convincents de validesa universal dels drets humans i que
els drets humans no estan aconseguint la “gran inclusio” que s’esperava des
de la fal-lacia de la separacio dret-politica. Aixi mateix, hi ha una mancanga
en la dimensio intercultural que ha estat criticada des del discurs feminista,
les minories sexuals i culturals, els pobles indigenes... Davant d’aixo, els
drets han de tenir memoria i oferir un espai per a visibilitzar i dignificar
I”altre/a, lluitar contra tot tipus de discriminacio i articular les condicions per
a un dialeg en equitat.

Drets humans i interculturalitat

Des del marc anteriorment descrit sobre els drets humans, i aprofundint en
altres aspectes que ens porten a repensar-los, sobretot, pel que fa a la seva
relaciéo amb ’educacio social (que més tard abordarem amb deteniment), és



Educacié Social 68 Educacié social i drets humans

important que ens hi endinsem des de la perspectiva intercultural. Per aixo,
partim principalment, d’un banda, del treball desenvolupat a Vila, Martin i
Sierra (2017); 1, d’altra banda, de les idees de Sousa Santos (2005), autor
rellevant que advoca per concebre els drets humans com un projecte cosmo-
polita, en detriment de formes de localisme globalitzat que fomentin xocs
culturals indissolubles. Aixo no obstant, aquesta tasca no esdevé senzilla te-
nint en compte un aspecte important que hem exposat en paragrafs anteriors,
entorn de la recerca d’universals com a tendencia occidental i on el discurs
sobre els drets humans obeeix sovint, com sabem, a interessos economics i
politics hegemonics i basats, des d’una mirada freireana, en la logica de la
dominacio.

Situant-nos en aquestes referéncies, ¢s important tenir en compte la idea que
és necessari que es donin certes condicions per a procedir a actuar d’una ma-
nera inclusiva el treball socio-juridic en relaci6 als drets humans. Aixi doncs,
seguint amb Sousa Santos (opus cit.). Podem considerar quatre condicions
indispensables:

a) Transcendir el debat sobre I’'universalisme i el relativisme cultural, pro-
posant, en canvi, dialegs interculturals.

b) Comprendre que cal trobar preocupacions isomorfiques entre les cultu-
res, ja que un concepte no pot ser aplicable a totes les cultures, és a dir,
no pot ser concebut com a universal.

¢) Tota cultura és incompleta, per la qual cosa cal elevar aquesta limitacid
cultural per a una concepcié multicultural possible.

d) No totes les cultures tenen el mateix concepte de dignitat humana i cal
pensar en linies comunes de trobada.

En aquest sentit, al-ludint a I’esmentat autor, es tractaria d’una “hermenéutica
diatopica” que, ates el caracter incomplet de cada cultura, ajudaria al dialeg
entre elles en “despullar” les cultures i prendre la seva incompletud com a
referent per al dialeg, per obtenir visions i paradigmes complementaris. Amb
aixo, s’aspira a evitar o, si més no, minimitzar les situacions de subordinacid
o discriminaci6 cultural, ja que el reconeixement de la incompletud 1 les
febleses reciproques, dira Sousa (2002, p. 73), és condicid sine qua non per
aun dialeg intercultural. Aixo permetria adoptar versions amplies de les cul-
tures, sense cotilles, a causa de postures tancades i immobilistes, alhora que
significaria proposar el dialeg respectant els temps, contextos i circumstan-
cies de les diferents cultures, aixi com posar I’accent en aspectes compartits
o almenys escollits en consens. Tot aixo amb I’objectiu, hi insistim, de mini-
mitzar les asimetries relacionals vinculades als punts de partida pel que fa a
situacions de poder entre les diferents cultures en interaccio.

Si portem aquestes reflexions al terreny dels drets humans, hem de recordar
de forma contextualitzada i seguint en part Pisarello (2007) que cal acabar
amb una seérie de mites que planegen sobre 1’estructura dels drets socials,
inclosos els educatius, com son:

X
&

Minimitzar les
asimetries
relacionals
vinculades als
punts de partida
pel que fa a
situacions de
poder entre les
diferents cultures
en interaccié



70

Educacié Social 68

1.

La manca de justiciabilitat dels drets. Aixo no té en compte que la justi-
ciabilitat dels mateixos esta per ésser exercida i té a veure amb la volun-
tat politica, indissolublement relacionada també amb [’exigibilitat dels
drets. En concret, des del dret a I’educacid cal recordar el fet que, perque
aquest es pugui realitzar no n’hi ha prou amb el fet que constitueixi un
dret legalment establert, sind que a més han d’existir mecanismes per a
la seva execucid, incloent-hi recursos legals que exigeixen que el dret
a ’educaci6 sigui justiciable. Per tant, un dret a I’educacio justiciable
comportaria la possibilitat que les persones disposin de mecanismes de
dentincia davant la privacié o violacio del seu dret i que aixo pugui por-
tar amb si la reparacio del mateix. Vinculat a aixo, en educaci6 podriem
parlar, per exemple, de la necessitat de replantejar el concepte de justicia
curricular (Torres Santomé, 2011) en termes relacionats amb la perspec-
tiva intercultural en tant que el curriculum ha de ser també un garant de
drets i expressi6 de les minories i tota forma de diferéncia cultural.

La mateixa indeterminacio i vaguetat dels drets socials, fet que els con-
verteix en quimeres de dificil determinacié. No hem d’oblidar que els
drets socials, i el dret a I’educacié n’és un clar exponent, sén drets his-
torics en la mesura que la seva definicio 1 desenvolupament esta vinculat
a decisions relacionades amb assumptes com el repartiment dels recursos
o les prioritats socials assumides. Perd aquesta indeterminacid, subjecta
a contingencies imposades per condicionants externs, també es dona amb
els drets civils, que no son qiiestionats. Al marge d’aixo, crida I’atencio
com en I’ambit educatiu s’interpel-la la qualitat del sistema per justifi-
car segregacions o generar centres educatius gueto emparant-nos en una
construccié erronia de la qualitat en termes meritocratics, descontextua-
litzats socialment, economicament i culturalment.

Un altre dels mites esgrimits en el debat ptblic és el caracter de presta-
cio i el cost dels drets socials, fet que els converteix immediatament en
drets inviables en societats demo-liberals, caracteritzades per 1’escassetat
de recursos. S’oblida amb aixo, en primer lloc, que els drets neixen per
oferir solucions a situacions d’escassetat i no a I’inrevés, ¢és a dir, que
I’escassetat determina en ultima instancia les condicions i possibilitats
dels drets; 1, segon, que els drets civils i politics també resulten enorme-
ment costosos per a I’Estat i per a la societat civil (Martinez de Bringas i
Vila Merino, 2010). El contrapunt suposa entendre i subratllar el caracter
de “despesa” en drets, com els educatius (no entenent-los com a inversio)
i, sobretot, els de caracter equitatiu, fet que els converteix en fonts de
revisié constant i qliestionament ciclic en termes anticipadament malas-
trucs de rendiment i eficacia.

Finalment, [’absencia de mecanismes idonis per a la seva proteccio, és
a dir, I’abséncia d’una tradici6 jurisdiccional sobre els drets socials, és
utilitzada com a argument contra el seu fonament. Tornem aqui a invo-
car més aviat la manca de voluntat politica i no pas un qiiestionament



Educacié Social 68 Educacié social i drets humans

dels drets en si. En aquest sentit, € un repte més del dret a I’educacio
promoure 1’articulacié politica d’estratégies que promoguin la proteccid
dels drets vinculats a I’educacio, tant amb caracter juridic com comuni-
tari.

Des de la perspectiva proposada, considerem que la funcid social de
I’educaci6 és percebuda com un entramat de significats intrasubjetius i in-
tersubjectius;, de manera que les seves concrecions practiques son sem-
pre el resultat d’un actuar intencional. Intencionalitat que persegueix, des
d’aquesta mateixa funcid social, la permanent transformacié democratica
de la societat mitjangant “un meditat compromis amb la conscient activitat
diaria de lluitar per un conjunt més just de relacions economiques, politiques
i culturals” (Apple, 2001, p. 106).

Només una analisi intercultural d’aquestes caracteristiques ens donara pistes
per entendre que significa realment reconé€ixer un dret a algl i advocar per
situacions educatives de caracter inclusiu. Es a dir, que els drets humans, a
més d’una aspiracié i un referent necessari, no han d’escapar al fet que la
seva universalitat ha d’estar lligada a la seva exigéncia per a totes i tots; des
del reconeixement i I’equitat, pero sense oblidar que la seva existéncia praxi-
ca cobra sentit des dels contextos concrets d’aplicacié del mateix, i no es pot
ni ha d’actuar d’esquena a aixo si volem ser conseqjiients i que prevalgui el
dialeg intercultural com a condicio per a la convivéncia (Vila, 2013).

Vivim en societats multiculturals i aixo és un fet incontestable i irreversible
(encara que hi hagi a qui aixo no li agradi), fet que suposa un repte de di-
mensions globals per a aquelles societats que han construit la convivéncia en
claus monoculturals, 1a projeccid de les quals en els ambits educatius es fa, si
és possible, més palpable, ja sigui per accid, per omissio o per negacid. No es
tracta, llavors, d’invisibilitzar les realitats, sind d’aprendre de forma conjun-
ta formes de gestionar la conviveéncia i donar poder a les persones des d’una
optica competencial de caracter intercultural, que entenem que és la més afi
al dret a I’educacid.

Per aixo0, si llancem una mirada intercultural als drets humans, ens trobem
amb diverses qliestions que ens causen preocupacio, atés que la incardinacid
cultural de tota persona i comunitat suposa parlar necessariament de drets
culturals i de drets col-lectius i no del dret a ’educacié com una qiiestio
estrictament individual. D’aquesta manera, cal reflexionar sobre:

* La inevitabilitat i desitjabilitat de la diversitat cultural i del dialeg in-
tercultural per posar en comunicacio les cultures, la qual cosa remet al
foment de practiques educatives inclusives, en qué les perspectives no
siguin monolitiques ni exclusivistes de grups culturals hegemonics.

* La pluralitat interna de cada cultura, perqué aixo ens ha de portar a no
considerar les persones només en funcio dels nostres “prejudicis” sobre

La funcié social
de I'educacio és
percebuda com
un entramat de
significats
intrasubjetius i
intersubjectius




72

Educacié Social 68

No es pot parlar

de diversitat en
abstracte, sind
que exigeix

adquirir identitat

des de les
cultures

les seves cultures de referéncia o pertinenga (insistim, en un sentit am-
pli), ja que la diversitat intracultural és real, necessaria, enriqueix les
cultures propies i permeabilitza el dialeg amb els altres.

* La posada en practica dels drets humans ha d’oferir la possibilitat de
desenvolupar capacitats per al contrast cultural, emparant tant la critica
intracultural, com la d’altres, des del marc dels drets humans.

Creiem que és necessari, des d’aquesta oOptica interpretativa, evitar les abs-
traccions que confonen o tergiversen realitats. Per aixo, parlar de la multi-
culturalitat no suposa fer-ho de la diversitat per se, sind en la mesura que
aquesta se suporta, proveeix i nodreix en una cultura determinada. Es des
d’aquesta perspectiva des de la qual la multiculturalitat esdevé conflictiva ja
que s’expressa com a diversitat cultural. Ara bé, el pluralisme exigeix una
aplicacié intensiva i extensiva de les seves conseqiiéncies, ja que no es pot
parlar de diversitat en abstracte, sin6 que exigeix adquirir identitat des de les
cultures.

De la mateixa manera, tampoc la diversitat cultural no té una Ginica manera
d’expressar-se, sind que son multiples i plurals els camins en qué s’expressa
la multiculturalitat, essent la nostra pretensié permetre el transit cap a meca-
nismes de comprensio i gestio d’aquesta multiculturalitat des d’una oOptica
intercultural, perqué entenem que el dret a I’educacio ha d’habitar i ésser ha-
bitat precisament aqui. Des d’aquesta visio, cal tenir present que el diagrama
de la interculturalitat exigeix abandonar els pressuposits culturals eurocén-
trics per arribar a un discurs global on la fractura Nord-Sud, les diferéncies
culturals geopoliticament ubicades, constitueixin el lloc des d’on entendre i
exercitar la pluralitat (Martinez de Bringas, 2005)

Aixi, seguint de nou Sousa Santos (2005), cal aclarir que, d’una banda, no
hi ha processos culturals tancats, complets o perfectes. Tot procés cultural,
tota cultura és problematica en les seves formes d’arrelament, comprensio i
comunicacio. Per tant, cap cultura és autonoma, sind que exigeix i demanda
el contacte amb altres processos culturals per poder enriquir-se i créixer. I,
d’altra banda, des d’una perspectiva educativa i obrint cami per al tanca-
ment d’aquest treball, una bona base seria fomentar practiques educatives
interculturals a partir dels principis definits, quant a aquesta qiiestio, per la
UNESCO (2006): (i) I’educacié intercultural respecta la identitat cultural de
I’educand impartint a tothom una educacié de qualitat que s’adeqiii i s’adapti
a la seva cultura; (ii) ’educacié intercultural ensenya a cada educand els
coneixements, les actituds i les competéncies culturals necessaries perque
pugui participar plenament i activament en la societat; (iii) I’educaci6 inter-
cultural ensenya a tots els educands els coneixements, les actituds i les com-
peténcies culturals que els permeten contribuir al respecte, la comprensio i
la solidaritat entre individus, entre grups ¢étnics, socials, culturals i religiosos
i entre nacions.



Educacié Social 68 Educacié social i drets humans

A mode de conclusio. Drets, educacio
(social) i etica intercultural

Tal com hem plantejat en el paragraf anterior, les practiques socioeducatives
en materia de dret i interculturalitat esdevenen una qiiestié fonamental de
participacio, entre d’altres qiiestions. Aleshores, pero, des d’aqui ens po-
dem plantejar alguns interrogants: Que passa, doncs, amb aquelles persones,
col-lectius i cultures a les quals se’ls nega la veu i la possibilitat de dialeg
real, amb les injusticies, asimetries i desigualtats socials? ;Com podem do-
nar resposta a situacions de marginacid i exclusié si els minims, a priori,
per a la participaci6 els son negats sistematicament en la societat, la cultura,
I’educacio, el treball, el lleure?

Plantejar aix0 suposa entrar de nou en el camp de I’¢tica i en la necessitat
de transformar una societat que no només permet sind que genera aquestes
situacions. Aqui el paper de I’educacio i la politica (entesa també com a ética
de la col-lectivitat) esdevé fonamental, sobretot per fer arribar, en un primer
moment, ja sigui des del testimoni o I’accés a la memoria (recordem que les
victimes han de tenir també la seva veu, aixi com el medi ambient), la paraula
dels qui més tenen a dir i als quals menys se’ls escolta, per després consolidar
la preséncia equitativa de les minories, els desfavorits i les seves raons, que,
des dels marges als quals la societat els ha conduit, ens ofereixen 1’ oportunitat
de (re)construir de manera inclusiva i més justa el mon que ens envolta. Re-
cordem aqui les paraules de Freire (1996, p. 119): “Cap dret dels rics pot
constituir-se en obstacle per a I’exercici dels minims drets de les majories ex-
plotades. Cap dret del qual resulti la deshumanitzacié de les classes populars
és moralment un dret. Pot ser fins i tot legal, perd és una ofensa ética”.

Com es plantejava a Vila (2005), en una societat com la nostra on els valors
hegemonics s’imposen de manera unitaria i dogmatica, no €s sobrer recupe-
rar el discurs del NO a tot acte que vagi contra els drets humans i la dignitat
de les persones com a eix vertebrador de les nostres narracions vitals, sobre-
tot en el mén de I’educacid, com a acte de responsabilitat publica des de la
nostra autonomia moral, la qual “rau precisament en aixo: en la capacitat de
triar el principi adequat en cada cas i procurar donar-li la interpretacié també
més justa” (Camps, 1993, p. 72).

Aixi mateix, tampoc podem passar per alt que “el valor intrinsec dels drets
socials rau en la igualtat d’oportunitats: el dret de qualsevol persona a no ser
exclosa, sent I’educaci6 el primer pas perque tots els individus puguin cons-
truir lliurement i integrament la seva personalitat” (Caride, 2017, p. 255). Ja
que “els drets socials son fills de la igualtat” (Puelles, 2006, p. 56).

Tot plegat ens porta a la connexid entre drets humans, educaci6 i, natural-
ment, educaci6 social. Per a aixd, seguim les paraules de Gil Cantero en
primer lloc:

El valor intrinsec
dels drets socials
rau en la igualtat
d’oportunitats




aixo ha de passar

74

Educacié Social 68

La resposta a tot

pel desenvolupa-
ment d’una ética
intercultural com
a referent per als

drets humans

“Els drets humans promouen el dret a ser home/dona, i aquest dret només
pot aconseguir-se en tota la seva expressio a través de 1’educacio de les no-
ves generacions. D’altra banda, I’educaci6 és un projecte d’humanitzacio
permanent i els drets humans permeten garantir socialment i politicament
aquest projecte. Finalment, els drets humans ajuden a desenvolupar un
pensament i una practica educativa que tingui com a aspiraci6 aconseguir
una educacié humanitzadora, és a dir, comprometre’ns a adoptar deci-
sions que facin ressaltar allo especificament huma i personal dels nostres
alumnes. Aquesta linia d’investigacio tedrica i practica esta molt vincula-
da, com ¢és logic, amb I’ensenyament de drets humans, pero el centre del
seu interés no €s tant el coneixement dels mateixos com la fonamentacio
¢tica i politica de les finalitats educatives. Es tractaria d’elaborar aixi una
teoria pedagogica dels drets humans” (Gil Cantero, 2003, p. 83).

Perque, en definitiva, hi ha una pregunta clau en tot aixo:

“Per a qué serveixen els drets humans a un educador? Pensem que per
comprendre que la seva tasca s’ha de desenvolupar des d’una perspectiva
humanitzadora encaminada a aconseguir ajudar que els seus educands
assoleixin projectes de vida, personals i socials, més humans i que els
desenvolupin mitjancant un tracte més huma. [...] Aixi mateix, els drets
humans ofereixen als educadors I’horitzé critic necessari per saber har-
monitzar les seves funcions conservadores i transformadores de valors
humanitzadors essencials que han de ser conquerits i conservats una ve-
gada i una altra per cada nou subjecte en formacio. Pero, alhora, aquests
drets han de ser contemplats i projectats com a horitzons de valor, de
transformacio” (Meléndez, Eva i Gil Cantero, 2011, p. 183).

La resposta a tot aixo ha de passar pel desenvolupament d’una ética inter-
cultural com a referent per als drets humans i el dialeg entre les cultures des
del respecte de les seves diferéncies i el consens dels seus minims per a la
conviveéncia inherent als drets humans, ja que el que hem d’arribar a com-
prendre mitjangant la mateixa és que la preséncia dels altres suposa, no un
germen de conflictes, sind una possibilitat Ginica per créixer i enriquir-nos
personalment i socialment. Hem de convencer-nos que la construccié d’una
societat més justa només pot provenir del dialeg intercultural, la qual cosa
al seu torn només pot produir-se si es respecten les condicions per al dialeg
i no es limiten o es jerarquitzen les expressions i arguments dels subjectes,
comunitats i cultures inserits en ella per dret propi.

Es tracta d’afrontar les situacions amb una visio holistica que prioritzi el bé
comu als interessos particulars en benefici d’un mon en el qual capiguen to-
tes les cultures i totes les persones sota 1’Gnic criteri, comunament acceptat,
dels principis dels drets humans. Aixi, des d’una perspectiva axiologica seria
una ¢tica de caracter discursiu la que s’endinsaria més i millor en aquesta vi-
si0, inscrivint-se de manera dialogica en la recerca cooperativa de la veritat i



Educacié Social 68

Educacié social i drets humans

lajusticia, partint del fet que una norma només pot ser justa si totes les perso-
nes implicades amb la mateixa poguessin arribar a ser capaces d’acceptar-la
després d’un dialeg democratic.

I perqué s’esdevingui aquest dialeg intersubjectiu imprescindible en I’ambit
dels drets humans, cal arribar a consensos partint de la dissensio, és a dir, de
la possibilitat de contrast i enteniment de les diferents postures, la seva valo-
raci6 critica i I’exposicio publica d’arguments que permeti als actors socials
arribar a acords racionals, allunyats de mesures repressores o de coaccid, per
la qual cosa la dimensi6 intercultural és inexcusable com a referent.

Evidentment, la legitimitat i coheréncia estructural i discursiva del dissens
¢és qualitativament diferent segons el cas, essent necessari separar aqui allo
convencional i normatiu de les qiiestions lligades a la identitat subjectiva
o intersubjectiva en un col-lectiu, trobant el seu manteniment en el mateix
concepte de diferéncia com a element de pluralitat, resisténcia, heteroge-
nefitat i testimoni, ja que el binomi identitat-diferéncia cobra el seu sentit des
de I’existeéncia 1 la preséncia de I’altre o I’altra, constituint les experiéncies
d’alteritat en els nostres referents com a éssers humans (Vila, 2005).

El que mai no podem oblidar és que els drets humans tenen un component
ineludible de (co)responsabilitat des de I’accio i el llenguatge dialogic, ja que
¢és la manera de comprometre tothom en la realitzacié d’un mén millor, so-
bretot, perqueé s’ha de construir amb la participaci6 real de tots. Per tant, aixo
ens ha de portar a considerar que no hi pot haver transformacions socials (ni,
per tant, educatives) on I’¢tica no estigui present, aixi com tampoc no podem
parlar d’ética sense evitar que al darrere hi hagi un ideal d’aspiracions eman-
cipadores individuals i col-lectives, tot plegat, dins d’un marc intercultural.
En paraules de Bilbeny:

“No és la separaci6 de les cultures el que constitueix una societat mul-
ticultural, sind el respecte a la diversitat i la comunicacio6 entre tots els
seus elements. Es tracta de recon¢ixer les diferéncies, al mateix temps
que totes elles cooperen en una causa comuna, per la inclusié en un con-
junt social que les beneficia com a diferéncies que son. Ens interessa la
interculturalitat per ella mateixa i pels seus avantatges. Un, perque ens
facilita el marc de la convivéncia. Dos, perque ens descobreix la identitat
aliena i alhora ens fa redescobrir la propia, i totes dues son experiéncies
valuoses en si mateixes. No necessiten justificacio. Si pensem que si la
necessita, no €s que la nostra motivaci6 intercultural estigui molt baixa:
¢és que anem molt escassos de cultura. El dialeg intercultural és també un
dialeg intracultural. Reflecteix la relacio de cada cultura amb si mateixa”
(Bilbeny, 2002, p. 180).

Freire (2003, p. 21) deia: “és la consciencia del mon la que crea la meva
consciéncia. Conec allo diferent de mi i en aquest acte em reconec”. Aixo
ens permet orientar la interrelacié des d’una mirada educativa entre els trops

No hi pot haver
transformacions
socials on I'ética no
estigui present, aixi
com tampoc no
podem parlar
d’ética sense
evitar que al
darrere hi hagi un
ideal d’aspiracions
emancipado-

res individuals i
col-lectives



76

Educacié Social 68

dels drets humans i la interculturalitat, avisant-nos de la necessitat de 1’altre,
de I’altra, per a la construccio identitaria, entenent aquests altres i aquestes
altres com a agents actius que permeten construir la imatge del que som, el
que projectem i el que el mon és. I és aquesta manera d’entendre-ho, com-
prenent-nos els uns als altres, que implica 1’acceptacié del conflicte com una
caracteristica consubstancial de la vida social i la seva gestio, sota els princi-
pis que s’han anat esqueixant aqui com a aspectes importants de I’aprendre a
conviure. Aix0 esdevé fonamental per visualitzar el dret a I’educacio (social)
com a dret huma en tota la seva potencialitat intercultural, relacionada amb
la manera com ho descriu en aquestes paraules Gentili, a mode de conclusio:

“Tenim, doncs, dret no a qualsevol educacio i menys a I’educacio que els
poderosos interpreten que ens mereixem, sin6 a una educaci6 allibera-
dora, basada en el reconeixement i en el respecte als sabers que ens han
constituit com a comunitat, com a nacio, les nostres llengiies, la nostra
historia i les nostres tradicions, les nostres comprensions i macrovisio-
nes sobre el mén i de la societat. També tenim, o hauriem de tenir, dret
a compartir aquests coneixements amb altres comunitats i nacions, i al
reconeixement que aquesta pluralitat de sabers consolida la nostra con-
vivéncia i assegura el respecte per les nostres diferéncies. Convivéncia
i respecte que ens apropen a un mon d’iguals, al principi de fraternitat
i solidaritat que ha d’estructurar la ‘rad i consciéncia’ a qué apel-la la
DUDH en el seu primer article. Una ra6 i una consciéncia que es reco-
neixen ara plurals, interculturals, contraries a tota forma de colonitzacio
o imperialisme epistemologic” (Gentili, 2009, p. 55).

Eduardo S. Vila Merino

Area de Teoria i Historia de I’Educacio
Professor titular

Universitat de Malaga
eduardo@uma.es

Victor M. Martin Solbes

Doctor de I’Area de Teoria i Historia de 1’Educacié
Professor contractat

Universitat de Malaga

victorsolbes@uma.es

Pablo Cortés Gonzalez

Doctor del Departament de Didactica i Organitzacié Escolar
Professor ajudant

Universitat de Malaga

pcortes@uma.es



Educacié Social 68 Educacié social i drets humans

Bibliografia

Apple, M. (2001). Teoria critica y educacion. Madrid: Mino y Davila edi-
tores.

Bilbeny, N. (2002). Por una causa comiin. Etica para la diversidad. Barce-
lona: Gedisa.

Caride, J. A. (2007). Derechos humanos y politicas educativas. Bordon, 59
(2-3), pp.313-334.

Caride, J. A. (2017). Educacion social, derechos humanos y sostenibilidad
en el desarrollo comunitario. Teoria de la Educacion. Revista Interuniversi-
taria, 29(1), pp. 245-272.

Caride, J. A., Sanjurjo, L.; Trillo, F. (2017). Maestros y educadores en el
espacio comun de las profesiones y la educacion superior. Revista Interuni-
verstiaria de Formacion del Profesorado, 89(31.2).

Cortina, A. (1992). Etica sin moral. Madrid: Tecnos.

Ferrajoli, L. (1999). Derechos y garantias: la ley del mads debil. Madrid:
Trotta.

Freire, P. (1996). Politica y educacion. Madrid: Siglo XXI.

Freire, P. (2003). El grito manso. Buenos Aires: Siglo XXI.

Gentili, P. (2009). Marchas y contramarchas. El derecho a la educacion y
las dinamicas de exclusion incluyente en América Latina (a seixanta anys de
la Declaracié Universal dels Drets Humanos). Revista Iberoamericana de
Educacion. Educacion y futuro en construccion, 49, pp. 19-57.

Gil Cantero, F. (2003). Elaboracion de una teoria pedagogica de los dere-
chos humanos. Enn Ruiz Corbella, M. (coord.). Educacion moral: aprender
a ser, aprender a convivir. Barcelona: Ariel, pp. 71-90.

Gil Cantero, F.; Jover, G.; Reyero, D. (2001). La ensefianza de los dere-
chos humanos. Barcelona: Paidos.

Gil Cantero, F.; Jover, G. (2008). La educacion en la ética de los derechos
humanos. En Hoyos, G. (ed.). Filosofia de la Educacion. Madrid: Trotta, pp.
229-250.

Herrera Flores, J. (2005). Los derechos humanos como productos cultura-
les. Critica del humanismo abstracto. Madrid: La Catarata.

Ignatieff, M. (2003). Los derechos humanos como politica e idolatria. Bar-
celona: Paidos.

Martinez de Bringas, A. (2005). Exclusion y victimacion. Los gritos de los
derechos humanos en la globalizacion. Guipuzcoa: Diputacion Foral.
Martinez de Bringas, A.; Vila, E. (2010). Ciudadania, derechos sociales y
educativos: Reflexiones para una pedagogia de los derechos humanos. Ar-
chivos Analiticos de Politicas Educativas, 18 (18), pp.1-18.

Meléndez, L.; Eva, A.; Gil Cantero, F. (2011). El derecho (humano) a la
educacion. Inclusion y exclusion. En Muiloz, J.M. (Coord.). Temas relevan-
tes en teoria de la educacion. Salamanca: Ediciones Universidad Salaman-
ca, pp. 175-194.

Pisarello, G. (2007). Los derechos sociales y sus garantias. Elementos para
una reconstruccion. Madrid: Trotta.




78

Educacié Social 68

Puelles, M. (20006). Problemas actuales de politica educativa. Madrid: Mo-
rata.

Sen, A. (2000). Desarrollo y libertad. Barcelona: Paidos.

Sousa Santos, B. de (2002). Hacia una concepcion multicultural de los de-
rechos humanos. El Otro Derecho, 28, pp. 59-83.

Sousa Santos, B. de (2005). EI milenio huérfano. Madrid: Trotta.
UNESCO (2006). Directrices de la UNESCO sobre la educacion intercul-
tural. Paris: UNESCO.

Vila, E. S. (2005). Etica, interculturalidad y educacion democratica. Huel-
va: Hergué.

Vila, E. S. (2013). Cartografias interculturales: procesos educativos y tra-
duccidn entre culturas. Teoria de la educacion. Revista Interuniverisaria, 25
(2), pp. 69-87.

Vila, E. S., Martin, V. M.; Sierra, J. E. (2017). La educacién habitada: re-
flexiones en torno al derecho a la educacion desde una perspectiva intercul-
tural. En Caride, J. A.; Vila, E. S.; Martin, V. M. (coords.). Del derecho a la
educacion a la educacion como derecho: reflexiones y propuestas. Granada:
GEU.



