
 63 

Educació Social 68						                                            EditorialEducació Social 68	 Educació social i drets humans

Drets humans i educació intercultural: 
solubilitat social recíproca

El present article pretén aportar una reflexió sobre la necessitat de vincular els drets hu-
mans de totes les persones amb l’educació intercultural des de la mirada de l’educació 
social. Per fer-ho, intentem discernir la necessitat d’albirar els drets humans com a im-
prescriptibles, irrenunciables, inalienables, universals i indivisibles. A continuació, ens 
aproximem a la relació existent entre els drets humans i l’educació intercultural, fent 
especial èmfasi en el fet que tota cultura no és autònoma, sinó que exigeix i demanda 
el contacte amb altres processos culturals per poder enriquir-se i créixer. Finalment, re-
flexionem sobre la necessitat de mantenir criteris ètics des de l’educació social perquè 
sigui referent en l’acció social i educativa a partir de processos interculturals.

Paraules clau
Drets humans, Educació intercultural, Educació social, Ètica

R
es

um

Derechos humanos y educación 
intercultural: solubilidad social 
recíproca 

El presente artículo pretende aportar una re-
flexión sobre la necesidad de vincular los de-
rechos humanos de todas las personas con la 
educación intercultural desde la mirada de la 
educación social. Para ello, intentamos dis-
cernir la necesidad de vislumbrar los derechos 
humanos como imprescriptibles, irrenuncia-
bles, inalienables, universales e indivisibles. 
A continuación, nos aproximamos a la rela-
ción existente entre los derechos humanos y 
la educación intercultural, haciendo especial 
hincapié en el hecho de que toda cultura no es 
autónoma, sino que exige y demanda el con-
tacto con otros procesos culturales para poder 
enriquecerse y crecer. Por último, reflexiona-
mos sobre la necesidad de mantener criterios 
éticos desde la educación social para que sea 
referente en la acción social y educativa a par-
tir de procesos interculturales.

Palabras clave
Derechos humanos, Educación intercultural, 
Educación social, Ética

Human Rights and Intercultural 
Education: Reciprocal social 
solubility

This article is conceived as a reflection on the 
need to link the human rights of all persons 
with intercultural education from the perspec-
tive of social education, as a basis for which 
we first seek to discern the need to envision hu-
man rights as absolute, imprescriptible, ina-
lienable, universal and indivisible before pro-
ceeding to address the relationship between 
human rights and intercultural education, with 
a special focus on the fact that, far from being 
autonomous, all culture is require contact with 
other cultural processes which enrich them 
and enable them to grow. Finally, we reflect on 
the need for social education to uphold ethical 
criteria if it is to serve as a point of reference 
in social and educational action by way of in-
tercultural processes.

Keywords
Human rights, Intercultural education, Social 
education, Ethics

Com citar aquest article:

Vila Merino, E. S.; Martín Solbes, V. M.; Cortés González, P. (2018). 
Drets humans i educació intercultural: solubilitat social recíproca.
Educació Social. Revista d’Intervenció Socioeducativa, 68, 63-78

ISSN 2339-6954

Recepció: 15-01-2018 / Acceptació: 07-03-2018

Eduardo S. Vila 
Víctor M. Martín

Pablo Cortés



64 

Editorial 								           Educació Social 68							                                      Educació Social 68	

y “Solamente se es de verdad libre cuando no se pasa sobre nadie;
 cuando no se humilla a nadie.”

María Zambrano, Persona y democracia

La solubilitat d’una substància fa referència a la capacitat de la mateixa de 
dissoldre’s en una altra. Fent una analogia d’aquest terme químic en l’àmbit 
social, volem exposar aquí que, per a nosaltres, en el cas dels drets humans 
i la interculturalitat, hi ha una reciprocitat on totes dues poden ser “solut” i 
“solvent”, perquè l’una i l’altra es necessiten, es completen i es donen sen-
tit. I aquesta metàfora pren vida des de l’àmbit educatiu social vertebrant el 
discurs de la pedagogia-educació social, travessant-lo i impregnant-lo, es-
sent un tamís necessari per a la presa de decisions socioeducatives.

En aquesta línia, parlarem primer del concepte de drets humans i, més en-
davant, l’anirem trenant amb la perspectiva intercultural des de l’àmbit de 
l’educació social, ja que estem convençuts que la dimensió social i educativa 
dels drets humans cobra el seu ple sentit adoptant una perspectiva intercultu-
ral en les reflexions i pràctiques vinculades a les mateixes.

Una aproximació sòcio-jurídica. La DUDH 
com un exemple emancipador

En una primera aproximació de fons sòcio-jurídic podríem dir que els drets 
es materialitzen en pretensions o expectatives que un subjecte o organitza-
ció té, de forma fundada, en relació a d’altres i d’acord als seus interessos 
o necessitats.  En aquest cas, estem parlant de situacions que requereixen 
en la materialització legal de marcs generalitzables, inclusius i igualitaris, 
que parteixin, entenem, d’interessos o necessitats amb vocació transcultural 
i suposin reclams davant la comunitat, ja siguin positius o negatius, dins de 
la lògica dicotòmica drets-deures.

I el principal referent en aquest sentit, entenem que ha estat la Declaració 
Universal dels Drets Humans (DUDH) de 1948. Es tracta d’un text fona-
mental que, tot i que amb les seves crítiques (que cal veure-les també tenint 
en compte el context històric del seu desenvolupament i el xoc de forces 
de poder que hi havia al darrere en plena conformació de la Guerra Freda), 
suposa el principal document de consens a nivell mundial en matèria de 
drets humans; de manera que només per això val la pena, i molt, posar-lo en 
valor. A partir d’aquí, han estat múltiples els desenvolupaments i les declara-
cions vinculades als drets humans, sobradament conegudes.

Els drets es 
materialitzen en 

pretensions o 
expectatives que 

un subjecte o 
organització té, de 
forma fundada, en 

relació a d’altres 
i d’acord als seus 

interessos o  
necessitats



 65 

Educació Social 68						                                            EditorialEducació Social 68	 Educació social i drets humans

Cal recordar en el context d’aquest text com Sen (2000) va exposar tres 
crítiques que es fan als drets humans: la crítica de legitimitat (perquè els 
drets no es tenen, sinó que s’adquireixen des de la legalitat), la crítica de 
la coherència (perquè no hi ha obligatorietat en el seu desenvolupament) 
i la crítica cultural (perquè són etnocèntrics i productes occidentals i, per 
tant, no universals). Davant d’aquestes crítiques, argumenta sintèticament el 
següent: no es pot confondre allò legal i allò ètic, i els drets humans supo-
sen demandes ètiques que interpel·len els estats i fonamenten l’àmbit legal; 
tampoc no es pot oblidar que els drets humans són compartits per totes les 
persones i que les beneficien a totes des de la diversitat de la vida social, 
que no es pot encotillar en un sistema jurídic “d’obligacions perfectes”, de 
la mateixa manera que tampoc no es pot oblidar la diversitat intracultural 
i les comprensions extenses que cal realitzar sobre les cultures, més enllà 
dels clixés o prejudicis, ja que les mirades àmplies ens permeten veure com 
aspectes com la llibertat, la igualtat i la tolerància no són patrimoni occiden-
tal i que poden, per tant, existir mecanismes de comprensió mútua entre les 
cultures que suposin visions amb vocació “universal”.

En tot cas, tot i reconèixer les raons de les crítiques a la DUDH, no s’ha 
d’ignorar el que plantejava encertadament Ignatieff (2003, p. 31), ja que “en 
termes històrics, la Declaració Universal forma part d’una reorganització 
més àmplia de l’ordre normatiu de les relacions internacionals de la post-
guerra, dissenyada per construir un tallafoc davant la barbàrie. Per primera 
vegada, als individus –fos quina fos la seva raça, religió, gènere, edat o qual-
sevol altra característica– se'ls va garantir uns drets mínims que es podien 
oposar a les lleis estatals injustes o als costums opressius".

No podem deixar de tenir present aquest aspecte, així com el paper dels 
drets humans com a horitzó permanent de dissentiment, com a expectativa 
permanent d’humanització. Aquest aspecte de reclam té dues connotacions 
sobre les quals val la pena que ens aturem: a) suposen l'assumpció de la ne-
cessitat de posar límits al poder i que aquest assumeixi més responsabilitat 
encara que suposi condicionar la satisfacció d'interessos; i b) parteixen dels 
subjectes més vulnerables des del referent de la dignitat; d'aquesta manera, 
"allò que atorga universalitat als drets humans no és el seu origen, ni tampoc 
l'extensió limitada de la seva acceptació, sinó la garantia universal que pro-
porcionen als més desprotegits" (Gil Cantero i Jover, 2008, p. 241).

Tot aquest argument no treu que formalment haguem de tenir presents les 
característiques que des d'algunes corrents de la filosofia del dret s'ha atorgat 
als drets humans, com són la seva condició d’imprescriptibles, irrenuncia-
bles, inalienables, universals i indivisibles, en el sentit plantejat per Martínez 
de Bringas (2005), on el dret a la vida és el catalitzador de la resta dels drets.

A això cal unir-hi la presència com a prerequisit i element de valor de la 
dignitat humana com a condició de possibilitat dels drets humans. Dignitat 
que serà tal "en termes referits al recíproc reconeixement i posada en valor 

Tres crítiques que 
es fan als drets  
humans: la crítica 
de legitimitat, la  
crítica de la  
coherència  
(perquè no hi ha 
obligatorietat en  
el seu desenvolu-
pament) i la  
crítica cultural



66 

Editorial 								           Educació Social 68							                                      Educació Social 68	

entre els homes del fet que la condició humana i el seu ple desplegament té 
un valor intrínsec" (Gil Cantero, 2003, p. 79). Per tant, l'objecte d'una teoria 
crítica i contextualitzada dels drets humans en el marc de l'educació social 
ha de suposar "recuperar el món mostrant-lo tal com és: és a dir, un món en 
què la font de la meva llibertat és la llibertat dels altres. D'aquí es dedueix 
que la tasca bàsica d'una teoria compromesa amb els drets és la de de crear 
les condicions teòriques i pràctiques per poder afirmar la llibertat com una 
activitat creadora que no es limita a donar-se la seva pròpia llei, sinó que 
s'erigeix en constitutiva del seu objecte; altrament dit, del món en què vivim" 
(Herrera Flores, 2005, p. 186).

Així doncs, cal entendre, a més, que el concepte de drets humans té dos 
sentits fonamentals. El primer, relatiu als drets de tots els éssers humans pel 
sol fet de ser-ho, més relacionat amb el dret moral i, el segon sentit, vinculat 
a l'evolució del dret en la societat i la seva plasmació en lleis d’àmbit local, 
estatal i internacional. És per això que insistim en la idea abans plantejada de 
transversalitat cultural al·ludint al fet que molts dels principis que fonamen-
ten els drets humans apareixen a la majoria de les cultures i civilitzacions 
d'una o altra forma, així com en el fet que la història del dret és, com deia 
Ferrajoli (1999), una història carregada d'utopies, algunes de les quals es van 
convertint en realitat mentre d’altres es transformen en urgències humani-
tàries a què cal respondre sense demora en el si d'una societat on aquest per, 
per a i amb el poble s’universalitzi i no admeti excepcions sota cap pretext.
És des d'aquesta perspectiva humanitzadora i atenent a la diversitat en la 
qual la DUDH es converteix en un ideal comú que totes les cultures i pobles 
s'han d'esforçar a complir (no només reivindicant-lo, sinó posant-lo en pràc-
tica), ja que la seva pretensió és la d'expressar el codi moral de la comunitat 
internacional, fins i tot amb les seves crítiques i limitacions, en part esbos-
sades en paràgrafs anteriors. Així, seguint Cortina (1992, p. 250-251), en les 
seves clàssiques paraules, podem definir les qualitats dels drets humans de 
la manera següent:

1)	 Es tractaria de drets universals, ja que s'adscriuen a tot parlant compe-
tent.

2)	 Serien drets absoluts, en la mesura que, en entrar en conflicte amb al-
tres drets, constituirien el tipus d'exigències que cal satisfer prioritària-
ment. “Caràcter absolut”, en el cas dels drets humans, significa “prioritat 
en la satisfacció”.

3)	 Aquests drets serien innegociables, perquè el sol fet de posar-los en qüestió 
i discutir-ne la validesa mitjançant un discurs pràctic estaria en contradic-
ció amb els pressupòsits de la parla, perquè la intenció de satisfer-los és 
condició de racionalitat de l'argumentació mateixa que els qüestionés [...].

4)	 Avançant una mica més, ens trobaríem davant drets inalienables, ja que 
el subjecte no pot alienar la seva titularitat sense contradir la seva pròpia 
racionalitat, encara que sí pugui alienar el seu exercici.

5)	 L'estatut d'aquests “drets”, fins i tot abans de la seva desitjable objectiva-
ció, seria efectivament el de drets, en la mesura que, pel fet de ser condi-

El concepte de 
drets humans té 

dos sentits  
fonamentals. El 

primer, més  
relacionat amb 

el dret moral i, el 
segon, vinculat a 
l’evolució del dret 
en la societat i la 

seva plasmació en 
lleis d’àmbit local



 67 

Educació Social 68						                                            EditorialEducació Social 68	 Educació social i drets humans

cions de racionalitat de la parla, els parlants competents estan autoritzats 
per la racionalitat mateixa a exercir-los i a exigir la seva protecció als 
organismes corresponents. 

Al seu torn, també cal discernir, seguint Gil Cantero, Jover i Reyero (2001, p. 
17-18), que, en el seu sentit més bàsic, els drets humans són criteris d’actuació 
ètica i política. Hi ha un acord bastant estès sobre quins són aquests criteris, 
però es qüestiona què és el que fa que siguin drets humans. Les diferents 
respostes que s’han donat a aquesta pregunta, es poden polaritzar al voltant 
de dues grans posicions:

•	 Per als uns (iusnaturalisme), els drets humans són drets naturals, drets 
que l’ésser humà té per la seva pròpia naturalesa i dignitat. Aquests drets 
són universals i invariables, drets propis de tots els éssers humans, in-
dependentment de circumstàncies de temps i lloc.  No depenen de les 
lleis o els costums de cada poble. No són drets que les lleis “atorguin” 
als homes i dones, sinó que s’han de “reconèixer” en ells. El fet que no 
estiguin recollits legalment, no vol dir que no siguin drets que s’haurien 
de respectar. Són, o haurien de ser, el fonament de l’ordre jurídic. Una 
de les principals dificultats amb què ensopega aquesta forma d’entendre 
els drets humans consisteix en la determinació del seu contingut, ja que 
¿com podem saber quins són aquests drets, si no són els que estan reco-
llits en les lleis o els costums? A més, ¿allò que anomenem drets humans 
naturals i universals no són simplement els criteris propis de les nostres 
societats occidentals?

•	 Per als altres (positivisme jurídic), els drets humans són drets positius. 
Els drets humans són aquells que s’acorda que ho són. No són drets que 
es “reconeixen” en l’ésser humà, sinó que se li “atorguen”. Els éssers 
humans no tenen més drets que aquells que se’ls concedeixen. El que 
dóna a aquests criteris d’actuació el seu caràcter de drets humans és el 
fet d’haver estat determinats en un cert moment històric com a tals i el 
fet d’haver quedat plasmats en lleis. Aleshores podem preguntar-nos si 
els drets humans no existeixen fins que no estan recollits a les lleis o 
instruments similars, així doncs, què justifica la seva reivindicació, com 
a criteris de justícia, allà on les lleis no els respecten? Si no hi ha alguna 
cosa anterior i superior a la pròpia llei, per què podem dir que ha lleis 
injustes?

Com una tercera via, no han faltat les temptatives d’acostament entre amb-
dues tendències i, així, es parla d’un iusnaturalisme crític, o d’un positi-
visme evolucionat cap al reconeixement de criteris ètics anteriors a la seva 
positivació en drets legals. Els drets humans no són drets immutables, sinó 
criteris històrics que sorgeixen i evolucionen. D’aquesta manera, el que els 
concedeix la seva condició de drets no és simplement el fet d’estar recollits 
en lleis, sinó el fet d’estar arrelats en allò pròpiament més humà.

Els drets  
humans són  
criteris d’actuació 
ètica i política



68 

Editorial 								           Educació Social 68							                                      Educació Social 68	

A aquestes postures també cal afegir-hi, en aquesta panoràmica que es-
tem traçant al voltant dels drets humans, les anomenades generacions de 
drets.  Encara que aquesta conceptualització té les seves crítiques, moltes 
d’elles compartides, no cal deixar de veure-les com una forma de classifica-
ció amb finalitat clarificadora, si bé estem d’acord que, més que de genera-
cions de drets, del que cal parlar és de generacions de problemes que han de 
tenir resposta des dels drets humans.

En tot cas, al marge de la discussió sobre el que suposa la categorització 
dels drets humans i les crítiques que ha tingut, sí que sembla interessant, 
almenys, com a mínim, per abordar-los i comprendre’ls des d’una mirada 
concreta, que ens fa pensar i pot ser útil en l’àmbit de l’educació social. Així, 
cal tenir present els drets de primera generació o drets civils i polítics; els de 
segona generació, concretats en aspectes econòmics, socials i culturals; els 
de tercera generació, vinculats a drets col·lectius o de la solidaritat; i fins i 
tot l’encara ”difusa” quarta generació, que pren com a referència qüestions 
relacionades amb el progrés tecnològic, la bioètica, etc. (Caride, 2007).

Tot plegat connecta de ple amb l’assumpte de la separació que, sovint, hi ha 
entre els drets i les seves garanties. Com plantejava Gimeno (2001, p. 158): 
“El problema de tots els drets humans és el de si són un mer reconeixement 
de dignitats per a la persona o han de tenir, a més, conseqüències pràctiques 
per a l’acció.”

En tot cas, cal centrar el tema abordant succintament la importància de de-
finir conceptes, ja que són múltiples discursos de drets, que no són aliens al 
poder ni a les dinàmiques vinculades. De fet, tornant al tema de les “críti-
ques” als drets humans, hi ha una diatriba pel mateix ús polític de conceptes 
contraris, asimètrics, relacionats amb els drets humans, així com crítiques en 
abstracte al “concepte” de drets humans, basades sobretot en el fet que no hi 
ha fonamentacions convincents de validesa universal dels drets humans i que 
els drets humans no estan aconseguint la “gran inclusió” que s’esperava des 
de la fal·làcia de la separació dret-política. Així mateix, hi ha una mancança 
en la dimensió intercultural que ha estat criticada des del discurs feminista, 
les minories sexuals i culturals, els pobles indígenes... Davant d’això, els 
drets han de tenir memòria i oferir un espai per a visibilitzar i dignificar 
l’altre/a, lluitar contra tot tipus de discriminació i articular les condicions per 
a un diàleg en equitat.

Drets humans i interculturalitat

Des del marc anteriorment descrit sobre els drets humans, i aprofundint en 
altres aspectes que ens porten a repensar-los, sobretot, pel que fa a la seva 
relació amb l’educació social (que més tard abordarem amb deteniment), és 

Els drets han de 
tenir memòria i 

oferir un espai per 
a visibilitzar i  

dignificar l’altre/a



 69 

Educació Social 68						                                            EditorialEducació Social 68	 Educació social i drets humans

important que ens hi endinsem des de la perspectiva intercultural. Per això, 
partim principalment, d’un banda, del treball desenvolupat a Vila, Martín i 
Sierra (2017);  i, d’altra banda, de les idees de Sousa Santos (2005), autor 
rellevant que advoca per concebre els drets humans com un projecte cosmo-
polita, en detriment de formes de localisme globalitzat que fomentin xocs 
culturals indissolubles. Això no obstant, aquesta tasca no esdevé senzilla te-
nint en compte un aspecte important que hem exposat en paràgrafs anteriors, 
entorn de la recerca d’universals com a tendència occidental i on el discurs 
sobre els drets humans obeeix sovint, com sabem, a interessos econòmics i 
polítics hegemònics i basats, des d’una mirada freireana, en la lògica de la 
dominació.

Situant-nos en aquestes referències, és important tenir en compte la idea que 
és necessari que es donin certes condicions per a procedir a actuar d’una ma-
nera inclusiva el treball sòcio-jurídic en relació als drets humans. Així doncs, 
seguint amb Sousa Santos (opus cit.). Podem considerar quatre condicions 
indispensables:

a)	 Transcendir el debat sobre l’universalisme i el relativisme cultural, pro-
posant, en canvi, diàlegs interculturals.

b)	 Comprendre que cal trobar preocupacions isomòrfiques entre les cultu-
res, ja que un concepte no pot ser aplicable a totes les cultures, és a dir, 
no pot ser concebut com a universal.

c)	 Tota cultura és incompleta, per la qual cosa cal elevar aquesta limitació 
cultural per a una concepció multicultural possible.

d)	 No totes les cultures tenen el mateix concepte de dignitat humana i cal 
pensar en línies comunes de trobada.

En aquest sentit, al·ludint a l’esmentat autor, es tractaria d’una “hermenèutica 
diatòpica” que, atès el caràcter incomplet de cada cultura, ajudaria al diàleg 
entre elles en “despullar” les cultures i prendre la seva incompletud com a 
referent per al diàleg, per obtenir visions i paradigmes complementaris. Amb 
això, s’aspira a evitar o, si més no, minimitzar les situacions de subordinació 
o discriminació cultural, ja que el reconeixement de la incompletud i les 
febleses recíproques, dirà Sousa (2002, p. 73), és condició sine qua non per 
a un diàleg intercultural. Això permetria adoptar versions àmplies de les cul-
tures, sense cotilles, a causa de postures tancades i immobilistes, alhora que 
significaria proposar el diàleg respectant els temps, contextos i circumstàn-
cies de les diferents cultures, així com posar l’accent en aspectes compartits 
o almenys escollits en consens. Tot això amb l’objectiu, hi insistim, de mini-
mitzar les asimetries relacionals vinculades als punts de partida pel que fa a 
situacions de poder entre les diferents cultures en interacció.

Si portem aquestes reflexions al terreny dels drets humans, hem de recordar 
de forma contextualitzada i seguint en part Pisarello (2007) que cal acabar 
amb una sèrie de mites que planegen sobre l’estructura dels drets socials, 
inclosos els educatius, com són:

Minimitzar les 
asimetries  
relacionals  
vinculades als 
punts de partida 
pel que fa a  
situacions de 
poder entre les 
diferents cultures 
en interacció



70 

Editorial 								           Educació Social 68							                                      Educació Social 68	

1.	 La manca de justiciabilitat dels drets. Això no té en compte que la justi-
ciabilitat dels mateixos està per ésser exercida i té a veure amb la volun-
tat política, indissolublement relacionada també amb l’exigibilitat dels 
drets. En concret, des del dret a l’educació cal recordar el fet que, perquè 
aquest es pugui realitzar no n’hi ha prou amb el fet que constitueixi un 
dret legalment establert, sinó que a més han d’existir mecanismes per a 
la seva execució, incloent-hi recursos legals que exigeixen que el dret 
a l’educació sigui justiciable. Per tant, un dret a l’educació justiciable 
comportaria la possibilitat que les persones disposin de mecanismes de 
denúncia davant la privació o violació del seu dret i que això pugui por-
tar amb si la reparació del mateix. Vinculat a això, en educació podríem 
parlar, per exemple, de la necessitat de replantejar el concepte de justícia 
curricular (Torres Santomé, 2011) en termes relacionats amb la perspec-
tiva intercultural en tant que el currículum ha de ser també un garant de 
drets i expressió de les minories i tota forma de diferència cultural.

2.	 La mateixa indeterminació i vaguetat dels drets socials, fet que els con-
verteix en quimeres de difícil determinació. No hem d’oblidar que els 
drets socials, i el dret a l’educació n’és un clar exponent, són drets his-
tòrics en la mesura que la seva definició i desenvolupament està vinculat 
a decisions relacionades amb assumptes com el repartiment dels recursos 
o les prioritats socials assumides. Però aquesta indeterminació, subjecta 
a contingències imposades per condicionants externs, també es dóna amb 
els drets civils, que no són qüestionats. Al marge d’això, crida l’atenció 
com en l’àmbit educatiu s’interpel·la la qualitat del sistema per justifi-
car segregacions o generar centres educatius gueto emparant-nos en una 
construcció errònia de la qualitat en termes meritocràtics, descontextua-
litzats socialment, econòmicament i culturalment.

3.	 Un altre dels mites esgrimits en el debat públic és el caràcter de presta-
ció i el cost dels drets socials, fet que els converteix immediatament en 
drets inviables en societats demo-liberals, caracteritzades per l’escassetat 
de recursos. S’oblida amb això, en primer lloc, que els drets neixen per 
oferir solucions a situacions d’escassetat i no a l’inrevés, és a dir, que 
l’escassetat determina en última instància les condicions i possibilitats 
dels drets; i, segon, que els drets civils i polítics també resulten enorme-
ment costosos per a l’Estat i per a la societat civil (Martínez de Bringas i 
Vila Merino, 2010). El contrapunt suposa entendre i subratllar el caràcter 
de “despesa” en drets, com els educatius (no entenent-los com a inversió) 
i, sobretot, els de caràcter equitatiu, fet que els converteix en fonts de 
revisió constant i qüestionament cíclic en termes anticipadament malas-
trucs de rendiment i eficàcia.

4.	 Finalment, l’absència de mecanismes idonis per a la seva protecció, és 
a dir, l’absència d’una tradició jurisdiccional sobre els drets socials, és 
utilitzada com a argument contra el seu fonament. Tornem aquí a invo-
car més aviat la manca de voluntat política i no pas un qüestionament 



 71 

Educació Social 68						                                            EditorialEducació Social 68	 Educació social i drets humans

dels drets en si. En aquest sentit, és un repte més del dret a l’educació 
promoure l’articulació política d’estratègies que promoguin la protecció 
dels drets vinculats a l’educació, tant amb caràcter jurídic com comuni-
tari.

Des de la perspectiva proposada, considerem que la funció social de 
l’educació és percebuda com un entramat de significats intrasubjetius i in-
tersubjectius;  de manera que les seves concrecions pràctiques són sem-
pre el resultat d’un actuar intencional. Intencionalitat que persegueix, des 
d’aquesta mateixa funció social, la permanent transformació democràtica 
de la societat mitjançant “un meditat compromís amb la conscient activitat 
diària de lluitar per un conjunt més just de relacions econòmiques, polítiques 
i culturals” (Apple, 2001, p. 106).

Només una anàlisi intercultural d’aquestes característiques ens donarà pistes 
per entendre què significa realment reconèixer un dret a algú i advocar per 
situacions educatives de caràcter inclusiu. És a dir, que els drets humans, a 
més d’una aspiració i un referent necessari, no han d’escapar al fet que la 
seva universalitat ha d’estar lligada a la seva exigència per a totes i tots; des 
del reconeixement i l’equitat, però sense oblidar que la seva existència pràxi-
ca cobra sentit des dels contextos concrets d’aplicació del mateix, i no es pot 
ni ha d’actuar d’esquena a això si volem ser conseqüents i que prevalgui el 
diàleg intercultural com a condició per a la convivència (Vila, 2013).

Vivim en societats multiculturals i això és un fet incontestable i irreversible 
(encara que hi hagi a qui això no li agradi), fet que suposa un repte de di-
mensions globals per a aquelles societats que han construït la convivència en 
claus monoculturals, la projecció de les quals en els àmbits educatius es fa, si 
és possible, més palpable, ja sigui per acció, per omissió o per negació. No es 
tracta, llavors, d’invisibilitzar les realitats, sinó d’aprendre de forma conjun-
ta formes de gestionar la convivència i donar poder a les persones des d’una 
òptica competencial de caràcter intercultural, que entenem que és la més afí 
al dret a l’educació.

Per això, si llancem una mirada intercultural als drets humans, ens trobem 
amb diverses qüestions que ens causen preocupació, atès que la incardinació 
cultural de tota persona i comunitat suposa parlar necessàriament de drets 
culturals i de drets col·lectius i no del dret a l’educació com una qüestió 
estrictament individual. D’aquesta manera, cal reflexionar sobre:

•	 La  inevitabilitat  i desitjabilitat de la diversitat cultural i del diàleg in-
tercultural per posar en comunicació les cultures, la qual cosa remet al 
foment de pràctiques educatives inclusives, en què les perspectives no 
siguin monolítiques ni exclusivistes de grups culturals hegemònics.

•	 La pluralitat interna de cada cultura, perquè això ens ha de portar a no 
considerar les persones només en funció dels nostres “prejudicis” sobre 

La funció social 
de l’educació és 
percebuda com 
un entramat de 
significats  
intrasubjetius i  
intersubjectius



72 

Editorial 								           Educació Social 68							                                      Educació Social 68	

les seves cultures de referència o pertinença (insistim, en un sentit am-
pli), ja que la diversitat intracultural  és real, necessària, enriqueix les 
cultures pròpies i permeabilitza el diàleg amb els altres.

•	 La posada en pràctica dels drets humans ha d’oferir la possibilitat de 
desenvolupar capacitats per al contrast cultural, emparant tant la crítica 
intracultural, com la d’altres, des del marc dels drets humans.

Creiem que és necessari, des d’aquesta òptica interpretativa, evitar les abs-
traccions que confonen o tergiversen realitats. Per això, parlar de la multi-
culturalitat no suposa fer-ho de la diversitat per se, sinó en la mesura que 
aquesta se suporta, proveeix i nodreix en una cultura determinada. És des 
d’aquesta perspectiva des de la qual la multiculturalitat esdevé conflictiva ja 
que s’expressa com a diversitat cultural. Ara bé, el pluralisme exigeix una 
aplicació intensiva i extensiva de les seves conseqüències, ja que no es pot 
parlar de diversitat en abstracte, sinó que exigeix adquirir identitat des de les 
cultures.

De la mateixa manera, tampoc la diversitat cultural no té una única manera 
d’expressar-se, sinó que són múltiples i plurals els camins en què s’expressa 
la multiculturalitat, essent la nostra pretensió permetre el trànsit cap a meca-
nismes de comprensió i gestió d’aquesta multiculturalitat des d’una òptica 
intercultural, perquè entenem que el dret a l’educació ha d’habitar i ésser ha-
bitat precisament aquí. Des d’aquesta visió, cal tenir present que el diagrama 
de la interculturalitat exigeix abandonar els pressupòsits culturals eurocèn-
trics per arribar a un discurs global on la fractura Nord-Sud, les diferències 
culturals geopolíticament ubicades, constitueixin el lloc des d’on entendre i 
exercitar la pluralitat (Martínez de Bringas, 2005)

Així, seguint de nou Sousa Santos (2005), cal aclarir que, d’una banda, no 
hi ha processos culturals tancats, complets o perfectes. Tot procés cultural, 
tota cultura és problemàtica en les seves formes d’arrelament, comprensió i 
comunicació. Per tant, cap cultura és autònoma, sinó que exigeix i demanda 
el contacte amb altres processos culturals per poder enriquir-se i créixer. I, 
d’altra banda, des d’una perspectiva educativa i obrint camí per al tanca-
ment d’aquest treball, una bona base seria fomentar pràctiques educatives 
interculturals a partir dels principis definits, quant a aquesta qüestió, per la 
UNESCO (2006): (i) l’educació intercultural respecta la identitat cultural de 
l’educand impartint a tothom una educació de qualitat que s’adeqüi i s’adapti 
a la seva cultura;  (ii) l’educació intercultural ensenya a cada educand els 
coneixements, les actituds i les competències culturals necessàries perquè 
pugui participar plenament i activament en la societat; (iii) l’educació inter-
cultural ensenya a tots els educands els coneixements, les actituds i les com-
petències culturals que els permeten contribuir al respecte, la comprensió i 
la solidaritat entre individus, entre grups ètnics, socials, culturals i religiosos 
i entre nacions.

No es pot parlar 
de diversitat en 
abstracte, sinó 

que exigeix  
adquirir identitat 

des de les  
cultures



 73 

Educació Social 68						                                            EditorialEducació Social 68	 Educació social i drets humans

A mode de conclusió. Drets, educació  
(social) i ètica intercultural 

Tal com hem plantejat en el paràgraf anterior, les pràctiques socioeducatives 
en matèria de dret i interculturalitat esdevenen una qüestió fonamental de 
participació, entre d’altres qüestions. Aleshores, però, des d’aquí ens po-
dem plantejar alguns interrogants: Què passa, doncs, amb aquelles persones, 
col·lectius i cultures a les quals se’ls nega la veu i la possibilitat de diàleg 
real, amb les injustícies, asimetries i desigualtats socials? ¿Com podem do-
nar resposta a situacions de marginació i exclusió si els mínims, a priori, 
per a la participació els són negats sistemàticament en la societat, la cultura, 
l’educació, el treball, el lleure?

Plantejar això suposa entrar de nou en el camp de l’ètica i en la necessitat 
de transformar una societat que no només permet sinó que genera aquestes 
situacions. Aquí el paper de l’educació i la política (entesa també com a ètica 
de la col·lectivitat) esdevé fonamental, sobretot per fer arribar, en un primer 
moment, ja sigui des del testimoni o l’accés a la memòria (recordem que les 
víctimes han de tenir també la seva veu, així com el medi ambient), la paraula 
dels qui més tenen a dir i als quals menys se’ls escolta, per després consolidar 
la presència equitativa de les minories, els desfavorits i les seves raons, que, 
des dels marges als quals la societat els ha conduït, ens ofereixen l’oportunitat 
de (re)construir de manera inclusiva i més justa el món que ens envolta. Re-
cordem aquí les paraules de Freire (1996, p. 119): “Cap dret dels rics pot 
constituir-se en obstacle per a l’exercici dels mínims drets de les majories ex-
plotades. Cap dret del qual resulti la deshumanització de les classes populars 
és moralment un dret. Pot ser fins i tot legal, però és una ofensa ètica”.

Com es plantejava a Vila (2005), en una societat com la nostra on els valors 
hegemònics s’imposen de manera unitària i dogmàtica, no és sobrer recupe-
rar el discurs del NO a tot acte que vagi contra els drets humans i la dignitat 
de les persones com a eix vertebrador de les nostres narracions vitals, sobre-
tot en el món de l’educació, com a acte de responsabilitat pública des de la 
nostra autonomia moral, la qual “rau precisament en això: en la capacitat de 
triar el principi adequat en cada cas i procurar donar-li la interpretació també 
més justa” (Camps, 1993, p. 72).

Així mateix, tampoc podem passar per alt que “el valor intrínsec dels drets 
socials rau en la igualtat d’oportunitats: el dret de qualsevol persona a no ser 
exclosa, sent l’educació el primer pas perquè tots els individus puguin cons-
truir lliurement i íntegrament la seva personalitat” (Caride, 2017, p. 255). Ja 
que “els drets socials són fills de la igualtat” (Puelles, 2006, p. 56).

Tot plegat ens porta a la connexió entre drets humans, educació i, natural-
ment, educació social.  Per a això, seguim les paraules de Gil Cantero en 
primer lloc:

El valor intrínsec 
dels drets socials 
rau en la igualtat 
d’oportunitats



74 

Editorial 								           Educació Social 68							                                      Educació Social 68	

“Els drets humans promouen el dret a ser home/dona, i aquest dret només 
pot aconseguir-se en tota la seva expressió a través de l’educació de les no-
ves generacions. D’altra banda, l’educació és un projecte d’humanització 
permanent i els drets humans permeten garantir socialment i políticament 
aquest projecte. Finalment, els drets humans ajuden a desenvolupar un 
pensament i una pràctica educativa que tingui com a aspiració aconseguir 
una educació humanitzadora, és a dir, comprometre’ns a adoptar deci-
sions que facin ressaltar allò específicament humà i personal dels nostres 
alumnes. Aquesta línia d’investigació teòrica i pràctica està molt vincula-
da, com és lògic, amb l’ensenyament de drets humans, però el centre del 
seu interès no és tant el coneixement dels mateixos com la fonamentació 
ètica i política de les finalitats educatives. Es tractaria d’elaborar així una 
teoria pedagògica dels drets humans” (Gil Cantero, 2003, p. 83).

Perquè, en definitiva, hi ha una pregunta clau en tot això:

“Per a què serveixen els drets humans a un educador? Pensem que per 
comprendre que la seva tasca s’ha de desenvolupar des d’una perspectiva 
humanitzadora encaminada a aconseguir ajudar que els seus educands 
assoleixin projectes de vida, personals i socials, més humans i que els 
desenvolupin mitjançant un tracte més humà. [...] Així mateix, els drets 
humans ofereixen als educadors l’horitzó crític necessari per saber har-
monitzar les seves funcions conservadores i transformadores de valors 
humanitzadors essencials que han de ser conquerits i conservats una ve-
gada i una altra per cada nou subjecte en formació. Però, alhora, aquests 
drets han de ser contemplats i projectats com a horitzons de valor, de 
transformació” (Meléndez, Eva i Gil Cantero, 2011, p. 183).

La resposta a tot això ha de passar pel desenvolupament d’una ètica inter-
cultural com a referent per als drets humans i el diàleg entre les cultures des 
del respecte de les seves diferències i el consens dels seus mínims per a la 
convivència inherent als drets humans, ja que el que hem d’arribar a com-
prendre mitjançant la mateixa és que la presència dels altres suposa, no un 
germen de conflictes, sinó una possibilitat única per créixer i enriquir-nos 
personalment i socialment. Hem de convèncer-nos que la construcció d’una 
societat més justa només pot provenir del diàleg intercultural, la qual cosa 
al seu torn només pot produir-se si es respecten les condicions per al diàleg 
i no es limiten o es jerarquitzen les expressions i arguments dels subjectes, 
comunitats i cultures inserits en ella per dret propi.

Es tracta d’afrontar les situacions amb una visió holística que prioritzi el bé 
comú als interessos particulars en benefici d’un món en el qual càpiguen to-
tes les cultures i totes les persones sota l’únic criteri, comunament acceptat, 
dels principis dels drets humans. Així, des d’una perspectiva axiològica seria 
una ètica de caràcter discursiu la que s’endinsaria més i millor en aquesta vi-
sió, inscrivint-se de manera dialògica en la recerca cooperativa de la veritat i 

La resposta a tot 
això ha de passar 
pel desenvolupa-
ment d’una ètica 
intercultural com 
a referent per als 

drets humans



 75 

Educació Social 68						                                            EditorialEducació Social 68	 Educació social i drets humans

la justícia, partint del fet que una norma només pot ser justa si totes les perso-
nes implicades amb la mateixa poguessin arribar a ser capaces d’acceptar-la 
després d’un diàleg democràtic.

I perquè s’esdevingui aquest diàleg intersubjectiu imprescindible en l’àmbit 
dels drets humans, cal arribar a consensos partint de la dissensió, és a dir, de 
la possibilitat de contrast i enteniment de les diferents postures, la seva valo-
ració crítica i l’exposició pública d’arguments que permeti als actors socials 
arribar a acords racionals, allunyats de mesures repressores o de coacció, per 
la qual cosa la dimensió intercultural és inexcusable com a referent.

Evidentment, la legitimitat i coherència estructural i discursiva del dissens 
és qualitativament diferent segons el cas, essent necessari separar aquí allò 
convencional i normatiu de les qüestions lligades a la identitat subjectiva 
o intersubjectiva en un col·lectiu, trobant el seu manteniment en el mateix 
concepte de diferència com a element de pluralitat, resistència, heteroge-
neïtat i testimoni, ja que el binomi identitat-diferència cobra el seu sentit des 
de l’existència i la presència de l’altre o l’altra, constituint les experiències 
d’alteritat en els nostres referents com a éssers humans (Vila, 2005).

El que mai no podem oblidar és que els drets humans tenen un component 
ineludible de (co)responsabilitat des de l’acció i el llenguatge dialògic, ja que 
és la manera de comprometre tothom en la realització d’un món millor, so-
bretot, perquè s’ha de construir amb la participació real de tots. Per tant, això 
ens ha de portar a considerar que no hi pot haver transformacions socials (ni, 
per tant, educatives) on l’ètica no estigui present, així com tampoc no podem 
parlar d’ètica sense evitar que al darrere hi hagi un ideal d’aspiracions eman-
cipadores individuals i col·lectives, tot plegat, dins d’un marc intercultural. 
En paraules de Bilbeny:

“No és la separació de les cultures el que constitueix una societat mul-
ticultural, sinó el respecte a la diversitat i la comunicació entre tots els 
seus elements. Es tracta de reconèixer les diferències, al mateix temps 
que totes elles cooperen en una causa comuna, per la inclusió en un con-
junt social que les beneficia com a diferències que són. Ens interessa la 
interculturalitat per ella mateixa i pels seus avantatges. Un, perquè ens 
facilita el marc de la convivència. Dos, perquè ens descobreix la identitat 
aliena i alhora ens fa redescobrir la pròpia, i totes dues són experiències 
valuoses en si mateixes. No necessiten justificació. Si pensem que sí la 
necessita, no és que la nostra motivació intercultural estigui molt baixa: 
és que anem molt escassos de cultura. El diàleg intercultural és també un 
diàleg intracultural. Reflecteix la relació de cada cultura amb si mateixa” 
(Bilbeny, 2002, p. 180).

Freire (2003, p. 21) deia: “és la consciència del món la que crea la meva 
consciència. Conec allò diferent de mi i en aquest acte em reconec”. Això 
ens permet orientar la interrelació des d’una mirada educativa entre els trops 

No hi pot haver 
transformacions 
socials on l’ètica no 
estigui present, així 
com tampoc no  
podem parlar 
d’ètica sense  
evitar que al  
darrere hi hagi un 
ideal d’aspiracions 
emancipado-
res individuals i 
col·lectives



76 

Editorial 								           Educació Social 68							                                      Educació Social 68	

dels drets humans i la interculturalitat, avisant-nos de la necessitat de l’altre, 
de l’altra, per a la construcció identitària, entenent aquests altres i aquestes 
altres com a agents actius que permeten construir la imatge del que som, el 
que projectem i el que el món és. I és aquesta manera d’entendre-ho, com-
prenent-nos els uns als altres, que implica l’acceptació del conflicte com una 
característica consubstancial de la vida social i la seva gestió, sota els princi-
pis que s’han anat esqueixant aquí com a aspectes importants de l’aprendre a 
conviure. Això esdevé fonamental per visualitzar el dret a l’educació (social) 
com a dret humà en tota la seva potencialitat intercultural, relacionada amb 
la manera com ho descriu en aquestes paraules Gentili, a mode de conclusió:

“Tenim, doncs, dret no a qualsevol educació i menys a l’educació que els 
poderosos interpreten que ens mereixem, sinó a una educació allibera-
dora, basada en el reconeixement i en el respecte als sabers que ens han 
constituït com a comunitat, com a nació, les nostres llengües, la nostra 
història i les nostres tradicions, les nostres comprensions i macrovisio-
nes sobre el món i de la societat. També tenim, o hauríem de tenir, dret 
a compartir aquests coneixements amb altres comunitats i nacions, i al 
reconeixement que aquesta pluralitat de sabers consolida la nostra con-
vivència i assegura el respecte per les nostres diferències. Convivència 
i respecte que ens apropen a un món d’iguals, al principi de fraternitat 
i solidaritat que ha d’estructurar la ‘raó i consciència’ a què apel·la la 
DUDH en el seu primer article. Una raó i una consciència que es reco-
neixen ara plurals, interculturals, contràries a tota forma de colonització 
o imperialisme epistemològic” (Gentili, 2009, p. 55).

Eduardo S. Vila Merino
Àrea de Teoria i Història de l’Educació 

Professor titular
 Universitat de Màlaga

eduardo@uma.es
 

Víctor M. Martín Solbes
Doctor de l’Àrea de Teoria i Història de l’Educació

Professor contractat
 Universitat de Màlaga

victorsolbes@uma.es

Pablo Cortés González
Doctor del Departament de Didàctica i Organització Escolar

Professor ajudant
Universitat de Màlaga

pcortes@uma.es



 77 

Educació Social 68						                                            EditorialEducació Social 68	 Educació social i drets humans

Bibliografia 

Apple, M. (2001). Teoría crítica y educación. Madrid: Miño y Dávila edi-
tores.
Bilbeny, N. (2002). Por una causa común. Ética para la diversidad. Barce-
lona: Gedisa.
Caride, J. A. (2007). Derechos humanos y políticas educativas. Bordón, 59 
(2-3), pp.313-334.
Caride, J. A. (2017). Educación social, derechos humanos y sostenibilidad 
en el desarrollo comunitario. Teoría de la Educación. Revista Interuniversi-
taria, 29(1), pp. 245-272.
Caride, J. A., Sanjurjo, L.; Trillo, F. (2017). Maestros y educadores en el 
espacio común de las profesiones y la educación superior. Revista Interuni-
verstiaria de Formación del Profesorado, 89(31.2).
Cortina, A. (1992). Ética sin moral. Madrid: Tecnos.
Ferrajoli, L. (1999). Derechos y garantías: la ley del más débil. Madrid: 
Trotta.
Freire, P. (1996). Política y educación. Madrid: Siglo XXI.
Freire, P. (2003). El grito manso. Buenos Aires: Siglo XXI.
Gentili, P. (2009). Marchas y contramarchas. El derecho a la educación y 
las dinámicas de exclusión incluyente en América Latina (a seixanta anys de 
la Declaració Universal dels Drets Humanos). Revista Iberoamericana de 
Educación. Educación y futuro en construcción, 49, pp. 19-57.
Gil Cantero, F. (2003). Elaboración de una teoría pedagógica de los dere-
chos humanos. Enn Ruiz Corbellá, M. (coord.). Educación moral: aprender 
a ser, aprender a convivir. Barcelona: Ariel, pp. 71-90.
Gil Cantero, F.; Jover, G.; Reyero, D. (2001). La enseñanza de los dere-
chos humanos. Barcelona: Paidós.
Gil Cantero, F.; Jover, G. (2008). La educación en la ética de los derechos 
humanos. En Hoyos, G. (ed.). Filosofía de la Educación. Madrid: Trotta, pp. 
229-250.
Herrera Flores, J. (2005). Los derechos humanos como productos cultura-
les. Crítica del humanismo abstracto. Madrid: La Catarata.
Ignatieff, M. (2003). Los derechos humanos como política e idolatría. Bar-
celona: Paidós.
Martínez de Bringas, A. (2005). Exclusión y victimación. Los gritos de los 
derechos humanos en la globalización. Guipúzcoa: Diputación Foral.
Martínez de Bringas, A.; Vila, E. (2010). Ciudadanía, derechos sociales y 
educativos: Reflexiones para una pedagogía de los derechos humanos. Ar-
chivos Analíticos de Políticas Educativas, 18 (18), pp.1-18.
Meléndez, L.; Eva, A.; Gil Cantero, F. (2011). El derecho (humano) a la 
educación. Inclusión y exclusión. En Muñoz, J.M. (Coord.). Temas relevan-
tes en teoría de la educación. Salamanca: Ediciones Universidad Salaman-
ca, pp. 175-194.
Pisarello, G. (2007). Los derechos sociales y sus garantías. Elementos para 
una reconstrucción. Madrid: Trotta.



78 

Editorial 								           Educació Social 68							                                      Educació Social 68	

Puelles, M. (2006). Problemas actuales de política educativa. Madrid: Mo-
rata.
Sen, A. (2000). Desarrollo y libertad. Barcelona: Paidós.
Sousa Santos, B. de (2002). Hacia una concepción multicultural de los de-
rechos humanos. El Otro Derecho, 28, pp. 59-83.
Sousa Santos, B. de (2005). El milenio huérfano. Madrid: Trotta.
UNESCO (2006). Directrices de la UNESCO sobre la educación intercul-
tural. París: UNESCO.
Vila, E. S. (2005). Ética, interculturalidad y educación democrática. Huel-
va: Hergué.
Vila, E. S. (2013). Cartografías interculturales: procesos educativos y tra-
ducción entre culturas. Teoría de la educación. Revista Interuniverisaria, 25 
(2), pp. 69-87. 
Vila, E. S., Martín, V. M.; Sierra, J. E. (2017). La educación habitada: re-
flexiones en torno al derecho a la educación desde una perspectiva intercul-
tural. En Caride, J. A.; Vila, E. S.; Martín, V. M. (coords.). Del derecho a la 
educación a la educación como derecho: reflexiones y propuestas. Granada: 
GEU.


