Educacié Social 68

Educacié social i drets humans

José Miguel Valle

Dignitat, drets humans i afecte

Resum

Recepcid: 15-01-2018 / Acceptacio: 05-04-2018

El present article pretén definir que és la dignitat, aquell valor comu intrinsec en 1’ésser
huma el reconeixement juridic del qual es trasllueix en el dret a tenir drets. En aquest
sentit, sense el compliment integre dels drets humans, la dignitat no podria passar de
poténcia a acte. Sense els drets civils, els drets socials, economics i culturals estan buits, i
viceversa. La dignitat, aixi mateix, no és possible sense sentir afecte cap a ’altre, la qual
cosa ens mena a parlar de compassio i de la Regla d’Or: tractar els altres com t’agradarien

que et tractessin a tu.

Paraules clau

Dignitat, Drets humans, Empatia, Compassio, Etica

Dignidad, derechos humanos y
afecto

El presente articulo pretende definir qué es la
dignidad, ese valor comiin intrinseco en el ser
humano y cuyo reconocimiento juridico se trans-
luce en el derecho a tener derechos. En este sen-
tido, sin el cumplimiento integro de los derechos
humanos, la dignidad no podria pasar de poten-
cia a acto. Sin los derechos civiles, los derechos
sociales, econémicos y culturales estan huecos,
v viceversa. La dignidad, asimismo, no es po-
sible sin sentir afecto hacia el otro, lo que nos
conduce a hablar de compasion y de la Regla de
Oro: tratar a los demas como te gustarian que
te trataran a ti.

Palabras clave
Dignidaa], Derechos humanos, Empatia, Com-
pasion, Etica

Dignity, Human Rights and Affect

This article seeks to outline a definition of dig-
nity as an intrinsic value shared by all human
beings, legal recognition of which constitutes the
right to have rights. This being so, without the
full observance of human rights, dignity is confi-
ned to being potential rather than actual. In the
absence of civil rights, social, economic and cul-
tural rights are void, and vice versa. At the same
time, dignity is not possible without a feeling of
affect for the other, and this leads us to speak of
compassion and the so-called Golden Rule: treat
others as you would like them to treat you.

Keywords
Dignity, Human rights, Empathy, Compassion,
Ethics

Com citar aquest article:

Miguel Valle, José (2018).
Dignitat, drets humans i afecte.

Educacié Social. Revista d’Intervencié Socioeducativa, 68, 101-120

ISSN 2339-6954

1101



Educacié Social 68

Yy El 10 de desembre de 1948 1’ Assemblea General de les Nacions Unides es

La llibertat, la

justicia i la pau al
mon tenen com a
base el reconeixe-
ment de la dignitat

inherent i dels
drets iguals i
inalienables de

tots els membres

1021

de la familia
humana

va reunir a Paris per signar la Carta Magna redactada per una comissio dels
Drets Humans. Era la tercera vegada que I’ Assemblea es convocava d’enga
la seva recent creacid. La Segona Guerra Mundial ens havia ensenyat amb
una cruesa inédita fins aquell instant de quines esfereidores inhumanitats
érem capacos els éssers humans, i la paiira vers 1’altre, perod també vers no-
saltres mateixos que ens va agafar amb aquella cruenta 1li¢d, ens va urgir a
formular una immediata Declaracié dels Drets Humans que ampliés i uni-
versalitzés molts drets ja recollits en constitucions i en altres declaracions
al llarg de la historia. Com a influéncies reconegudes es poden assenyalar
sobretot la Declaracio d’Independéncia dels Estats Units el 1776 i la Decla-
racio francesa dels Drets de I’Home i del Ciutada el 1789.

Es tractava de concretar i regular quins eren aquests drets. Tres anys abans,
I’abril de 1945, delegats de cinquanta paisos de la Conferéncia de les Na-
cions Unides s’havien reunit a San Francisco per crear un organisme inter-
nacional que promogués la pau i evités I’adveniment de futures guerres. El
Preambul a I’acta constitutiva que van proposar transparentava la por cer-
vina que havia despertat el fet de contemplar la nostra propia voracitat ca-
nibal: “Nosaltres, la gent de les Nacions Unides, estem decidits a protegir
les generacions venidores del flagell de la guerra, la qual dues vegades a la
nostra vida ha produit un patiment incalculable a la humanitat”. La Primera
Guerra Mundial havia estat una experiéncia horrible, a la qual calia adjuntar
la seva condici6 d’horror inaugural, ja que, tot i la recurréncia en les guerres
interestatals per sufocar les discrepancies, no hi havia cap antecedent d’una
concentraci6é de dany de dimensions tan aclaparadores. No obstant aixo, la
Segona Guerra Mundial esdevinguda trenta anys després ho havia estat en-
cara més, a la qual a més calia sumar-hi la seva també colpidora condici6 de
repetici6. Imaginar una tercera guerra era una desassossegant fantasia que
portava aparellada imatges espantoses i irreversibles. Calia fer tot el possi-
ble per evitar d’arribar a aquest punt de no retorn. Crear quelcom que ens
protegis de nosaltres mateixos. Quelcom tutelar que ens salvés i que impedis
donar-li la rad a I’assercid que vaticina que no n’hi ha dos sense tres.

Aquell divendres 10 de desembre de 1948 1’ Assemblea General de les Na-
cions Unides va signar la Declaracid Universal dels Drets Humans. Dels
cinquanta-sis paisos membres, cap hi va votar en contra. No obstant aixo, la
Uni6 Soviética, Arabia Saudita i Sud-africa s’hi van abstenir. E1 document
allotja trenta articles que se sostenen en la idea de la dignitat humana. Les
primeres linies del seu Preambul sén inequivoques en la consideracié nu-
clear que suporta tot el pes dels drets: “La llibertat, la justicia i la pau al mén
tenen com a base el reconeixement de la dignitat inherent i dels drets iguals i
inalienables de tots els membres de la familia humana...”. A partir d’aqui es
van redactar noves consideracions per proclamar la Declaracio. El primer ar-
ticle torna a ancorar 1’atencio en la dignitat: “Todos els éssers humans neixen
lliures i iguals en dignitat i drets i, atés que son dotats de ra6 i consciéncia,

12

han de comportar-se fraternalment els uns amb els altres'”.



Educacié Social 68 Educacié social i drets humans

Va ser la primera vegada en la historia de la humanitat en qué la dignitat hu-
mana a escala planetaria va trobar reconeixement i proteccio juridica. Qual-
sevol ésser huma posseeix uns drets inalienables sense cap distinci6 de raga,
color, sexe, religio, propietats, nacionalitat o pais d’origen. La segona part
del segon article ressalta el marc universal dels drets: “A més, no es fara cap
distincio basada en I’estatut politic, administratiu i internacional del pais o
territori del qual depengui una persona, tant si es tracta d’un pais indepen-
dent, com si esta sota tutela, no autonom o sotmes a qualsevol altra limitacid
de sobirania”.

Els trenta articles formulats en la Declaracié Universal es basen en la idea
¢tica de la dignitat. Escric “idea ética” perque 1’¢tica és la dimensid que
col-loca I’ésser huma com a fi Gltim de totes les nostres determinacions.
“Tota I’¢tica no és més que recordar i reclamar que la relaciéo amb els sub-
jectes és més enriquidora per a un ésser huma que la relacié amb qualsevol
objecte?”. L’¢tica consisteix a incloure I’altre en les nostres deliberacions,
pero no un altre qualsevol 1 vaporoés, sind un altre dotat de la mateixa dignitat
que sol-licito per a mi i de la qual estem proveits tots els éssers humans com
bé ho emfatitzen els drets humans. Tenim el dret que aquesta dignitat, que
ens arroguem pel fet d’ésser criatures humanes, sigui protegida, pero també
carreguem el deure de cuidar-la en nosaltres i en els altres. Aquesta tasca
inherent al fet mateix de viure ens obliga al seu torn a tractar d’especificar
queé és la dignitat. Vegem qué ens trobem.

Qué és la dignitat?

A la primera pagina de I’assaig Que és la dignitat humana?, el professor
Francesc Torralba hi explica una il-lustrativa anécdota®. En una classe va
presentar la qiiestio als seus alumnes d’ Antropologia filosofica de si es po-
dia considerar un ésser huma més digne que un enciam. Tots van contestar
que si, pero van tenir molts problemes per argumentar per qué. Uns dies
després va modificar la pregunta. En comptes d’una vida vegetativa va triar
la vida d’un animal. Aquest cop els va preguntar si ells eren més dignes que
un ximpanzé. Novament van trobar severs obstacles per argumentar la seva
afirmacio.

Aquesta anécdota subratlla la dificultat de definir la dignitat, pero també
que allo veritablement atraient no rau propiament en la definicid. Que és la
dignitat €s una pregunta molt interessant, pero interrogar per a qué serveix
ho és molt més. La dignitat és un valor comu que, tot i no tenir correlacié
extramental, es transforma en funcional si tots els que participem en el pro-
jecte mancomunat d’humanitzar-nos el respectem en nosaltres mateixos i
en els altres. Atés que hem decidit que tota persona és digna en tant que és
persona, el reconeixement juridic d’aquesta dignitat es trasllueix en el dret
a tenir drets.

L'ética és la
dimensio que
col-loca I'ésser
huma com a fi
ultim de totes
les nostres
determinacions

1103



Educacié Social 68

La dignitat és un
valor comu que

els éssers

humans ens hem
donat a nosaltres
mateixos pel fet

1041

d’existir

Existir ens fa titulars d’aquesta carta de drets i per descomptat també dels
seus deures (el meu dret és el deure dels altres, el meu deure és el seu
dret). L’article 29 de la Declaracié no s’oblida d’aquesta necessaria reci-
procitat ciutadana: “Tota persona té deures envers la comunitat, atés que
només en la comunitat li és possible el lliure i ple desplegament de la perso-
nalitat”. Resulta imperatiu tenir clara la idea de dignitat per a fomentar una
vocaci6 respectuosa cap a 1’altre amb el qual comparteixo el mon de la vida
en un espai ple d’interseccions i existéncies contigiies. L’educacio social,
en el seu afany académic i cientific de promoure una ciutadania activa i
compromesa amb els valors civics que amplien el benestar col-lectiu, troba
aqui un dels grans jaciments per assolir els seus proposits fundacionals. Ho
veurem després.

La dignitat és un valor comu que els éssers humans ens hem donat a nosal-
tres mateixos pel fet d’existir. Es una portentosa ficcioé creada per la pers-
picacia de la intel-ligéncia, un mantell invisible que, no obstant aixo, ens
engalana com a éssers humans. L’ésser huma és creditor d’un valor, pero no
pel seu carrec, ni pels resultats en la competicié del mérit, ni per la classe a la
qual pertany, ni per la quantitat d’esfor¢ que esgrimeix en les seves accions,
sind perqué és un ésser huma. Esser un ésser huma és un valor en si mateix.

Esser un subjecte diferencia 1’ésser huma de tots els objectes, perd aquesta
diferéncia es fa palesa en la manera com ens adrecem als nostres semblants
i a nosaltres mateixos. Els objectes son mitjans per als subjectes, pero els
subjectes no son mitjans de res ni de ningu, son fins en si mateixos. “Podem
assentar la nostra idea de dignitat en el fet que ningu desitja ésser tractat
com a objecte. Per aixo, la rad tltima de la dignitat seria que tractar els
altres com a fins és una regla de comportament que pot ser universal, que
es pot universalitzar, que era, per cert, la primera formulacié de I’imperatiu
kantia*”. L’imperatiu categoric de Kant proposa: “Obra només segons aque-
lla maxima que puguis voler que es converteixi, alhora, en llei universal®”.
Es una variant filosofica de la Regla d’Or en el seu sentit positiu: “Tracta
els altres com t’agradaria que et tractessin a tu”. La dignitat no ens canvia,
pero orquestra el nostre comportament amb 1’alteritat, i a la inversa, la qual
cosa comporta una mutacio en les relacions interhumanes. Guiem la nostra
conducta en relaciéo amb una ficcid gestada des de la nostra capacitat de va-
lorar. Ens hem assignat un valor a nosaltres mateixos i, al damunt, una forma
d’adrecar-nos a nosaltres mateixos i als nostres semblants. Considerem que
el comportament és encomiable quan es respecta aquest valor i és reprovable
quan aquest mateix valor és tractat amb desdeny o menyspreu. Entre tots dos
pols s’obre un copids arc de valors, sentiments i conductes sempre amb la
dignitat com a idea rectora.

Seguint el psicoleg Jonathan Haidt® i la seva distincio de quatre families de
sentiments segons quina sigui la nostra relacio amb 1’altre, també podem
esquematitzar el nostre aparell sentimental en funcié de com sigui tractada
la dignitat. Xabier Etxeberria postula que “la categoria ética que cal tenir



Educacié Social 68 Educacié social i drets humans

present per discernir la licitud moral dels sentiments és la de la dignitat de
la persona humana i el consegiient respecte vers ella”. Des d’aquest eix
axiologic podem assenyalar un munt de sentiments d’enorme centralitat en
I’aventura humana. Si I’alteritat entela o maltracta la nostra dignitat aflora-
ran la irascibilitat i tots els seus gradients (ira, enfadament, irritacio, enuig,
colera, rabia, indignacié, menyspreu). Si I’altre respecta i atén la nostra dig-
nitat sentirem gratitud, admiracio, respecte, alegria, afecte. Si contemplem
com la dignitat de 1’altre és menystinguda o és agredida sentirem compas-
si0. Finalment, si la nostra dignitat és lacerada per nosaltres mateixos o per
I’alteritat emergira la culpa, la vergonya o la humiliacid. En tots els casos
es dona el mateix fet. L’agressio o la valoracio positiva de la dignitat només
suscita sentiments si aquest maltractament o aquesta aprovacio la realitza
un altre ésser huma. Cap ens sense dignitat pot atemptar ni magnificar la
dignitat humana.

En linies anteriors escrivia que la dignitat és un valor intrinsec i comi que
ens hem arrogat perque creiem que ésser persona és una tasca meravellosa de
la qual cal tenir cura, un distintiu que hem dipositat en totes les persones per
elevar-les i per extensié elevar-nos nosaltres també, pero, a més d’un valor,
¢és el dret a tenir drets. Al Gran Diccionari de la Llengua Catalana es defi-
neix la dignitat com a qualitat de digne, i digne com a mereixedor d’alguna
cosa. Com a éssers humans ens mereixem tenir drets. Aquests drets son els
drets humans.

Ens considerem valuosos perqué som autonoms, podem triar quins fins vo-
lem per donar forma al projecte en que se substancia la nostra vida. Perque
aquesta autonomia sigui possible vivim en ambits d’interdependéncia i hem
de tenir garantits uns recursos minims, que son els que es tipifiquen en la
Declaracié Universal. A Etica civil y religién, Adela Cortina defensa que
els drets humans son els minims exigibles a diferéncia dels maxims, que
so6n amb els quals s’ha de conviure en una societat pluralista®. Necessitem
uns minims per a ser autonoms i per possibilitar que cada individu decideixi
després amb quins maxims anhela omplir el contingut personal de la seva
felicitat. Descobrim aixi que la interdependéncia és la garantia de la indepen-
deéncia. La interdependéncia embeguda en el dinamisme de la socialitat pos-
sibilita la satisfaccié de les necessitats primaries, pero la independéncia és
condicio indefugible per a I’accés a una vida en qué hom es planifiqui segons
les seves preferencies. Els filosofs grecs ho van deduir molt aviat. Només
la vida en comu ens permet ascendir a una vida bona’. “La dignitat fa que
la convivéncia no només sigui possible entre persones limitrofes, sind que
I’eleva fins a convertir-la en I’accés a una vida satisfactoria'®”.

Aqui apareix novament un altre dels grans objectius en qué I’educacioé so-
cial posa tota la seva atencid. “L’educacid social treballa per a la promocid
social i cultural i per oferir als ciutadans noves possibilitats d’adquisicié de
béns culturals que els permetin ampliar les seves perspectives educatives,
laborals, de lleure i de participacio social''”. D’aquesta manera la dignitat

Ens considerem
valuosos perque

som autdbnoms,

podem triar quins

fins volem per
donar forma al
projecte en qué

se substancia la

nostra vida

1105



Educacié Social 68

La dignitat ens

pren dues curioses direccions. D’una banda, la seva funcié profilactica ens

protegeix i, alhora, salvaguarda del nostre costat depredador, d’altra banda, és la garantia per

1061

ens enalteix

accedir als minims necessaris per autoregular-nos segons la singularitat dels
nostres maxims i facilitar aixi la compareixenga d’una felicitat de naturalesa
personal. La dignitat ens protegeix i, alhora, ens enalteix.

La Segona Guerra Mundial

Cal recordar que els drets humans van ser proclamats després de 1’espantosa
carnisseria de la Segona Guerra Mundial, un hemoclisme (una inundacio
de sang, segons ’encertada expressio de 1’atrocitoleg Matthew White) de
dimensions colpidores que a més tenia el precedent de la Gran Guerra (que a
partir de la segona conflagracio planetaria va passar a denominar-se Primera
Guerra Mundial). La Primera Guerra Mundial va deixar quinze milions de
morts en sol europeu. Malgrat les veus antibel-licistes i malgrat promul-
gar altres formules no adversarials per resoldre conflictes d’interessos, quan
va acabar I’horrorosa contesa els estats van perfeccionar 1’organitzacié mi-
litar 1 van sofisticar la tecnologia ordida per tal d’optimitzar 1’extinci6 de
I’adversari. Hi va haver un gegantesc aveng tecnologic perque la letalitat de
la Segona Guerra Mundial s hipertrofiés. Es va comengar a elaborar arma-
ment de llarga distancia, artefactes de control remot. Ja no calia desplacar
les tropes, n’hi havia prou de prémer un botd. El comput de victimes fou
desorbitant.

Les xifres de la Segona Guerra Mundial son esgarrifoses. Les estimacions
calculen seixanta-cinc milions de morts, vint milions de desapareguts, vuit
milions d’esguerrats. La matanga va ser tan atrog que, una vegada verificada
la perillosa propensio entropica a autoeliminar-los, es va repensar qué era
ser un ésser huma. Es va prendre consciéncia d’un fet que espantava: I’home
estava del tot preparat per exterminar 1’home i fer-lo desapar¢ixer per sem-
pre de la fag de la terra. No només tenia a la seva disposicio la sofisticacio de
la técnica i I’organitzaci6 industrial destinada a eliminar congéneres a gran
escala, sind que podia quedar abduit pel genocida desig de fer-ho. Matar-nos
sempre havia estat una amenaca latent entre éssers humans. Perd matar-nos
tots 1 posar punt final només es va intuir a partir d’aleshores.

El Manifest Russell-Einstein'’, redactat enmig de la guerra freda per Bertrand
Russell, recolzat per Albert Einstein i signat per onze cientifics i intel-lectuals
de renom, mostra la seva catedralicia preocupaci6 en observar la cota de bar-
barie aconseguida per I’individu huma: “La perspectiva de la raca humana
s’ha enfosquit més enlla de qualsevol precedent. La humanitat s’enfronta a
una clara alternativa: O bé morim tots o bé adquirim un lleuger grau de sentit
comu. Caldra un nou pensament politic si es vol evitar el desastre final”. En
I’instant en qué Russell escrivia aquest manifest i enviava cartes als caps
d’Estat ja es podia fabricar una bomba dues mil cinc-centes vegades més



Educacié Social 68 Educacié social i drets humans

potent i letal que les que havien arrasat les ciutats japoneses d’Hiroshima i
Nagasaki deu anys abans'. De la constatacio d’aquest hemoclisme neixen
els drets humans. Savater recorda que aquests drets “no provenen tant de les
promeses de la llum com de I’espant de les ombres'¥”. Francesc Torralba
insisteix en aquesta idea: “La defensa de la dignitat es fa per relacié a aquest
passat, més encara, amb 1’objectiu que aquest passat (la Primera i la Segona
Guerra Mundial) no torni a repetir-se mai més'”. El potencial huma per a la
depredacio ens va instar a incoar formulacions per dissuadir-lo o afeblir-lo.

Una invencio ética

En aquest context neixen els drets humans, una invencio ¢tica per aixoplu-
gar-nos d’allo més predador de nosaltres mateixos. Tenen una funcid pro-
tectora que delata clarament el moment de febril bel-ligerancia en queé van
ser creats, 1 tamb¢ una visi6 anticipatoria d’escenaris nefastos que podrien
repetir-se si no activem aquest poderds tallafocs normatiu. Per demostrar
el seu caracter inventiu, en alguna conferéncia he hagut de recordar als as-
sistents que aquests drets humans no vénen arrossegats per les onades de la
mar, ni es cultiven a la terra, ni cauen dels arbres, ni els plou el cel, ni els
va manuscriure cap deitat, ni els va baixar ningu en taules de pedra de cap
muntanya escarpada. Ens els hem inventat per millorar-nos.

Quan aquell divendres 10 de desembre de 1948 els cinquanta-sis paisos
membres llavors de ’ONU es van reunir en la seva tercera assemblea a Paris
per signar la Carta Magna de la Humanitat, van estar a punt de no aprovar-la
perqué la comissio no consensuava en qué fonamentar la dignitat. No era un
assumpte intranscendent, perqué tota I’estructura de la declaracio es basava
en aquesta idea. No hi va haver manera de trobar la fonamentacié tltima
d’aquesta dignitat sobre la qual orbitava tota la resta. Als membres de la
comissio els provocava perplexitat que alld que no se sostenia en res ens
sostingués a nosaltres. Un dels pares de la Declaracio Universal, Jacques
Maritain'®, explica que els membres de la comissié encarregada de la redac-
ci6 es mostraven d’acord a acceptar el paper estel-lar de la dignitat, perd no
sabien gaire per qué.

Sempre explico com a anécdota I’aclaparadora sorpresa que es va endur una
treballadora social quan al bell mig d’una taula rodona vaig afirmar que la
dignitat és un invent. Va compartir amb un rerefons d’incredulitat i ofensa
que era la primera vegada a la vida que escoltava alguna cosa aixi sobre la
dignitat. Li vaig contestar que no havia dit res fora de lloc. Després li vaig
matisar: la dignitat és una creacié humana, una invenci6 enlluernadora de la
intel-ligéncia impulsada per una sensibilitat ética. El filosof Alasdair MacIn-
tyre remarca aquesta genealogia, encara que més com a critica acerba que
com a elogi: “Lanocid de drets humans com a noci6 util no és sino6 una ficcio
moral, que pretén proveir-nos d’un criteri objectiu sense aconseguir-ho. No

En aquest context
neixen els drets
humans, una
invencio ética per
aixoplugar-nos
d’allo més
predador de
nosaltres mateixos

1107



Educacié Social 68

Aquesta capacitat
autolegisladora és
la nostra
grandesai el
nostre risc, perqué
ens situa en una
realitat
mantinguda
voluntariament i,
per tant, precaria

1081

hi ha, doncs, drets humans, sin6 que sén ficcions morals'””. Es una afirmacio
hiperbolica etzibada amb ’afany de generar controvérsia. Que els drets hu-
mans estiguin fonamentats sobre una ficcié moral en cap cas els converteix
en inexistents, 1 no esgarrapa gens ni mica la seva utilitat normativa.

A La lucha por la dignidad, José Antonio Marina i la doctora en Dret Maria
de la Valgoma consagren les seves pagines a oferir una altra perspectiva més
optimista: “La dignitat no es fonamenta en la intel-ligéncia com a entitat,
com propietat estatica, estructural, fisica de I’ésser huma, sino en la capacitat
dinamica de la intel-ligéncia que inventa nous significats, nous projectes, no-
ves maneres de viure, noves maneres de pensar-se a si mateixa, noves ciutats
ideals. La dignitat deriva del mateix dinamisme creador de la intel-ligéncia,
que recrea la seva propia naturalesa trobant-hi possibilitats noves. Per exem-
ple, la dignitat. Aqui trobem el fonament de la nova manera de viure'®”. En
un altre dels seus assajos, escrit a mode d’entrevista, el mateix José Antonio
Marina respon a la pregunta que li formulen sobre els drets humans d’una
manera concloent: “[els drets] son instaurats per la intel-ligéncia en un acte
constituent. En un acte de supérbia autoconstruccié ens hem definit a nosal-
tres mateixos com dotats de dignitat. La nostra dignitat deriva d’haver estat
capacos d’afirmar la nostra dignitat [...]. Aquesta capacitat autolegisladora és
la nostra grandesa i el nostre risc, perque ens situa en una realitat mantinguda
voluntariament i, per tant, precaria'®”.

L’ésser que opta a cada instant

Alguna cosa deviem albirar en la nostra condicio d’éssers humans per crear
la ficcid moral de la dignitat. Al costat de les matances massives de les gue-
rres 1 la invencié de nous artefactes que les maximitzen espantosament, els
éssers humans també ens estimem, ens apreciem, ens valorem, establim
amistat, singularitzem el teixit dels llagos afectius, sospirem perqué el nos-
tre temps estigui col-leccionat del temps d’altres persones, ens compadim,
plorem davant del dolor dels altres, ens entristim amb realitats amargues tot i
que puguin estar desvinculades del nostre mon esquifit, som generosos, mos-
trem bondat i gratitud, fem i tornem favors, cooperem, anhelem 1’equitat,
ens indignem quan veiem una injusticia, jerarquitzem els comportaments,
sentim admiracié davant la conducta exemplar, ens lliurarem a un altruisme
a primera vista il-1logic per al calcul rendible i la logica mercantil.

Amb les nostres accions podem ser temibles, com ho acrediten les guerres
i els conflictes sufocats de manera violenta, pero, de la mateixa manera, hi
ha un repertori de conductes que ens permet sentir-nos orgullosos de no-
saltres i acollir ’esperanga de millorar-nos en la tasca sempre inacabada
d’humanitzar-nos. A les pagines de La razon también tiene sentimientos, el
entramado afectivo en el quehacer diario”, analitzo que podem albergar
sentiments de clausura vers ’altre, pero també d’obertura, i la predominanga



Educacié Social 68 Educacié social i drets humans

d’uns o d’uns altres sera determinant per triar com solucionar les nostres
diferéncies en els vincles socials i per tant ho sera també per a la qualitat de
la nostra humanitzacio®’. Aquesta preferéncia és nuclear per transformar la
praxi quotidiana en nom d’una ciutadania millor, un altre dels constituents
de I’educacio social.

L’ésser huma és un ésser que opta a cada instant. Triar és el més idiosincratic
de la nostra naturalesa. La paraula intel-ligéncia sintetitza a la perfeccid
aquesta experiéncia. Intel-ligéncia prové del terme llati intelligencia, que
al seu torn deriva de intelligere, vocable en el qual es fonen les paraules in-
tus (entre) i legere (llegir, triar). Intel-ligent és el que escull entre diverses
opcions la més idonia d’acord amb les seves possibilitats d’accio a la vida i
les demandes del context en que celebra la seva existéncia.

No podem deixar de triar en cap moment. Fins i tot triar no triar €s una
eleccid, i en aquesta singularitat rau la nostra autonomia i la nostra dignitat,
aquest valor comu i absolut que com acabem de veure no depén de res. Som
projecte perqué som autonoms, perd escamotejariem la realitat si no assen-
yalem que triem des de la restriccio biologica i els determinismes sociocultu-
rals i economics en queé s’envasa la nostra existéncia quan entrem en el mon
de la vida. Quan naixem no som llangats al no-res, sino a 1’etosfera, com
apunta Carlos Paris a El animal cultural, a un univers de practiques, normes
i costums llegades per la historia. Abandonem el ventre matern per accedir a
un uter cultural, en una feli¢ expressié del mateix autor®.

L’eleccié humana admet una pluralitat de maneres d’encarnar-se en obra, i
aquesta sort, que ens emancipa dels dictats de I’instint i entronitza la nos-
tra voluntat, ens tanca paral-lelament en la captivitat de la decisio. Podem
anar un parell de passos més enlld i comprovar com n’és d’increible la
nostra naturalesa. La neurologia ens informa de com sentim, pero la nostra
condicio de subjectes ¢étics ens permet triar fins i tot qué sentir. Aquesta és
la idea medul-lar que postula Victoria Camps en El gobierno de las emo-
ciones?. Quan triem, ens triem, i quan ens triem, autoconfigurem el mo-
del d’humanitat. “L’home esta condemnat a ésser lliure, tot i que defugi
aquesta condemna o no vulgui saber-ne res” és una dramatica contradiccid
que va advertir Sartre entre les moltes que decoren 1’epopeia de I’animal
huma. Aquesta lapidaria senténcia es pot anunciar com que estem peren-
nement confinats en ’elegibilitat, perd també es pot rellegir amb un caire
totalment diferent del qual a més podem sentir-nos molt afortunats. Estem
obligats a 1’acci6 poctica d’inventar-nos a cada instant.

Resulta inevitable citar en aquest punt un passatge del célebre text de Pico de
la Mirandola, el filosof renaixentista que va parlar sobre la dignitat humana
i sobre la possibilitat d’autoconstitucié dels éssers humans. En un fragment
de la seva obra posa en boca de Déu un discurs en el qual assenyala la ca-
pacitat autodemiurgica de la criatura que ha creat: “Oh Adam, no t’he donat
ni un lloc determinat, ni un aspecte propi, ni una prerrogativa peculiar per

X
&

Som projecte
perqué som
autonoms

1109



Educacié Social 68

Podem ser la
realitat que
vulguem ser, la

qual cosa inclou
la possibilitat de

triar. Triar és

optar, perd també

1101

és excloure

tal que posseeixis el lloc, 1’aspecte i la prerrogativa que conscientment triis
i que d’acord amb la teva intencié obtinguis i conservis. La natura definida
dels altres éssers esta limitada per les precises lleis per mi prescrites. Tu,
en canvi, que no estas constret per cap mena d’estretor, te la determinaras
segons ’arbitri el poder al qual t’he consignat. T he posat al centre del moén
perqué observis més comodament tot el que hi existeix. No t’he fet ni celeste
ni terreny, ni mortal ni immortal, per tal que tu, com a arbitre i sobira artifex
de tu mateix, t’informessis i et plasmessis en I’obra que més t’estimessis.
Podras degenerar en els éssers inferiors que son les besties, podras regenerar,
segons el teu anim, en les realitats superiors, que son divines*”.

Podem ser la realitat que vulguem ser, la qual cosa inclou la possibilitat de
triar. Triar és optar, pero també és excloure. Cada vegada que ens decantem
per una opci6 apartem tota la resta. Entre les decisions que hem triat com
a éssers amb capacitat volitiva, la més insigne va ser la de civilitzar-nos.
Aquesta determinacio va suposar deixar enrere la inhospitalitat de la selva i
el mandat de la forca i accedir a una convivéncia articulada ¢ticament i po-
liticament perque tots els membres de la humanitat puguem aspirar a plans
de vida més raonables i significatius. La civilitzacid6 humana és una tasca
perenne perqué evolucio i involucié es desafien en els mateixos espais i al
mateix temps. Ens repten a triar, a la condemna de ser lliures per administrar
els vaivens de la nostra existéncia. Estem obligats a triar, perd sobretot a
triar que he de fer®. Refermem la civilitzacio i la festegem en la nostra con-
ducta quan facultativament deixem enrere la servilitat i fem una incursié en
la racionalitat, quan per enfortir 1’espai intersubjectiu prescindim del dany
o I’amenaca d’infligir-lo i preferim formular estratégies que en el seu des-
plegament respecten sense fissures la dignitat. Vet aqui com una ficcio ens
aixopluga i ens perfecciona. Una irrealitat ens fa millors en la realitat.

Que hagim decidit abandonar la jurisdiccio de la selva no ens ha de fer cau-
re en un triomfalisme angelical, o en un bonisme candid que negligeixi la
dualitat humana. L’ésser huma és I’ésser capa¢ de cometre inhumanitats, la
qual cosa demostra els nostres antagonismes interiors i les nostres capacitats
volitives de deliberacio, eleccid, decisio i accid. Les nostres experiéncies
de desig” ens poden traslladar a la desharmonia o la fraternitat, al misos
0 a l’eros, I’odi o I’amor, a la ranctnia o la conciliacio, a ’agressié o al
perdo, a la forca o la paraula, o a engalzar-les en una virolada barreja que
en funcid dels percentatges patrocina la qualitat de la nostra conducta. Com
vaig informar a La capital del mundo es nosotros®, no tinc cap dubte que el
lloc més perillos de tot el planeta Terra és el cervell d’una persona educada
malament. Quan parlo d’una persona educada malament la distingeixo d’una
persona mal educada. La persona educada malament esta sentimentalment
mal construida per optimitzar la conviveéncia, en el seu ordit afectiu hi ha una
preeminéncia de sentiments de clausura vers 1’altre enfront dels d’obertura, i
desaira en el seu comportament la seva condici6 ciutadana.



Educacié Social 68 Educacié social i drets humans

Es cert que qualsevol pot fer qualsevol atrocitat en qualsevol moment, perd
aquest perill es pot minimitzar. El magisteri socratic ens ho explica animant-
nos a coneixer el bé per actuar bé, a actuar bé per viure bé i viure bé per ser
felicos. Els qui ens van precedir fa dos mil cinc-cents anys van comprendre
que aquest viure bé només és possible amb la companyia exterior dels altres
i amb la companyia interior de sentiments nobles. La felicitat subjectiva ne-
cessita d’una felicitat objectiva, que, segons definicié de Marina, és “aquella
situacio en la qual ens agradaria viure perque €és la que millor assegura els
nostres projectes personals de felicitat, la qual posa a la nostra disposicid
més recursos per aconseguir-los®”. Aquest és I’ideal a qué aspirem. Es tracta
de somiar el futur que volem com a companys enrolats en el mateix vaixell,
pero eliminant el que ens desagrada d’un passat ple de daltabaixos per ad-
ministrar millor el present. Perqué aquest somni sigui bell hem inventat
quelcom extraordinari, un no-res que ho ¢és tot. La dignitat. La idea que ens
protegeix perqué 1’ésser que opta a cada instant pugui seguir optant.

Dignitat com a valor i com a conducta

Cal distingir rapidament entre la dignitat com un valor i un dret que tots pos-
seim pel fet d’existir i la conducta digna com una virtut triada per al nostre
procedir. Que una persona s’hagi comportat d’una manera que considerem
indigne (com a virtut) no li pren en cap cas la dignitat merescuda com a
persona. Aquesta distincid €s prioritaria per a la bona salut de la convivén-
cia. Infeligment molt poques vegades es tracen les linies divisories. El que
passa €s que quan una persona es comporta indignament en prescindir de la
virtut en el seu repertori conductual és quan li esgarrapem la dignitat com a
valor.

El respecte és tractar ’altre amb I’interés i el valor positiu que tota per-
sona reclama per a si mateixa, és el reconeixement i la cura de la dignitat
de I’altre. Qué ha de posseir I’altre perqué 1’aprovisionem de consideracid
i respecte i ens hi adrecem d’una manera proba? La resposta és mecanica
i simple: res. L’altre és un equivalent de nosaltres mateixos i un aliat en
I’aventura d’humanitzar-nos. El fet d’ésser un ésser huma és requisit sufi-
cient per a ser tractat amb consideracio. Esser un vivent huma el dota de
valor, 1 en ésser valuos €s digne, 1 en ésser digne posseeix dignitat (el dret
a posseir els drets tipificats a la Declaracio Universal), i aquesta possessio
de dignitat ens preceptua als altres el deure de tractar-lo amb consideracio i
respecte. També passa a I’inrevés. La nostra condicid de persones obliga els
altres que a nosaltres ens tractin igual.

Esser persona és quelcom tan valuds que disposem del dret que respectin
la nostra dignitat per damunt de tot, encara que aixi mateix carreguem amb
el deure de respectar-la en nosaltres i també de respectar-la en els altres. El
respecte que un altre mostra per la meva dignitat i jo per la seva fa que la

La dignitat. La idea
que ens protegeix

perque I'ésser que
opta a cada instant
pugui seguir optant

L’altre és un
equivalent de
nosaltres
mateixos i un
aliat en 'aventura
d’humanitzar-nos

111



Educacié Social 68

La

dignitat és una

creacio ética de

a intel-ligéncia,
una portentosa
troballa que ha

elevat la vida hu-
mana fins a cotes

impensables i

inaccessibles des

121

d’angles
merament
bioldgics

dignitat deixi de ser una ficcio6 infructuosa i es converteixi en un valor que
dirigeix i alga les nostres linies d’accid. La dignitat es torna real gracies a la
nostra conducta respectuosa amb 1’altre i gracies al fet que ’altre faci el ma-
teix amb nosaltres. Respectar-nos és respectar la nostra condicio de criatures
dignes, respectar el dret a una vida plena que es concreta en una vida que va
molt més enlla de la satisfaccio de les necessitats primaries. Heus aqui el no-
madisme que s’inicia en I’animalitat i es dirigeix a la humanitat. No resulta
ampul-16s afirmar que som transfugues de la nostra propia naturalesa. Vivim
seduits per la nostra capacitat prometeica.

Cedeixo a la llavors primera dama dels Estats Units, Eleanor Roosevelt*,
que va presidir la comissio que va formular la Declaracié Universal, la res-
posta a la interessant pregunta “on comencen els drets humans?”. “Aquests
drets comencen en petits llocs, a prop de casa; en llocs tan proxims i tan
petits que no sén a cap mapa... Si aquests drets no signifiquen res en aquests
llocs, tampoc signifiquen res en cap altra banda. Sense una accio ciutadana
coordinada per defensar-los en el nostre entorn, la nostra voluntat de progrés
a la resta del moén sera en va”.

Cooperar per uns minims, competir per uns
maxims

La dignitat és una creaci6 ética de la intel-ligéncia, una portentosa troballa
que ha elevat la vida humana fins a cotes impensables i inaccessibles des
d’angles merament biologics. La Declaracio Universal dels Drets Humans
és un comu denominador per al paisatge huma, els minims sense els quals
aquesta dignitat no pot brollar en la vida d’una persona. Sense el compli-
ment integre dels drets humans, la dignitat no podria passar de poténcia
a acte. Sense els drets civils, els drets socials, economics i culturals estan
buits. Sense els drets socials, economics i culturals, els drets civils estan
buits.

En La felicidad paradodjica, Guilles Lipovetsky explica molt bé com la
pobresa no és només la insuficiéncia de recursos economics, sind viure en
I’extrema incertesa del dia a dia, sumit en la manca d’autonomia i de projec-
tes. “Quan es mutilen totes les previsions, la pobresa material es viu com una
manca d’autonomia i de projecte, com una obsessio per sobreviure, com una
sensaci6 de fracas i d’enfonsament social®'”. En la pobresa, la necessitat de
supervivencia elimina el projecte d’autorealitzaci6. Dit amb el vocabulari de
la filosofia moral. Si no hi ha uns minims (condicions i béns materials) que
garanteixin la supervivéncia, no hi pot haver cap maxim (projectes personals
d’autonomia). L’article 22 de la Declaracié Universal dels Drets Humans
intueix aquesta condicio i la converteix en dret: “Tota persona, com a mem-
bre de la societat, té dret a la seguretat social, i a obtenir, mitjangant I’esforg



Educacié Social 68 Educacié social i drets humans

nacional i la cooperaci6 internacional i en conformitat amb I’organitzaci6 i
els recursos de cada pais, la satisfaccio dels drets economics, socials i cultu-
rals, indispensables per a la seva dignitat i per al lliure desenvolupament de
la seva personalitat”.

Quan ens sentim orgullosos de poder proclamar que I’ésser huma posseeix
dignitat, la capacitat exclusiva en el regne dels éssers vius de construir la
seva vida d’acord a fins triats per si mateix i no només pels determinismes
biologics, per defecte s’inclou en la definicio la possessié de recursos. Els
drets humans de segona generacié (els economics, socials i culturals) els
plasmen molt clarament. L’article 25 incideix en aquesta idea i la detalla
per defugir llargues discussions bizantines: “Tota persona té dret a un nivell
de vida que li asseguri, a ella i a la seva familia, la salut i el benestar, i en
especial I’alimentacio, la roba, 1’habitatge, 1’assisténcia médica i els serveis
socials necessaris; té, aixi mateix, dret a la seguretat en cas d’atur, malaltia,
invalidesa, viduitat, vellesa o altres casos de pérdua dels seus mitjans de
subsisténcia per circumstancies independents de la seva voluntat”. Sense una
minima comoditat material és impossible desplegar 1’autonomia, queda ve-
dat I’accés a una vida plena, s’anul-la la possibilitat que la dignitat floreixi.
Quan no hi ha una ética de minims és impossible aconseguir una ética de
maxims (la possibilitat de coronar una vida aconseguida). Perd quan 1’¢ética
de maxims es desvincula del tot de la consideracio vers 1’altre, pot posar en
perill I’ética de minims rellegida com el denominador comu que articula la
col-lectivitat. Necessitem harmonitzar tots dos horitzons per generar sinér-
gies bidireccionals.

No serveix de res solemnitzar la dignitat que posseim en tant que som per-
sones si simultaniament deteriorem els drets que la calibren: drets d’ordre
personal, drets de I’individu en la seva relacié amb els grups dels quals for-
ma part, drets de caracter politic, drets economics, socials i culturals, i drets
que vinculen I’individu amb la societat. Com s’ha argumentat més amunt,
els drets de la primera generacio (drets civils i politics) son estérils si no es
compleixen els de la segona (drets socials, economics i culturals: educa-
cio, sanitat, salari digne, proteccid contra la desocupacio, jubilacid, descans,
lleure, accés al gaudi dels béns culturals). Aquest és el motiu pel qual hi
ha veus que afirmen que és molt més rellevant el compliment de la totali-
tat dels drets humans que la seva fonamentacio. Heus aqui un altre camp
d’acci6 inherent als reptes de I’educacio social, si “entenem que 1’educacio
social promou una societat que eduqui i una educacio que socialitzi, a més
d’ajudar educant a prevenir, compensar i reconduir la dificultat, I’exclusié o
el conflicte social dels grups i els seus individus®*”. O si la destinem, com
proposa Violeta Nufiez, “a la produccio d’efectes d’inclusio cultural, social
i economica, dotant els subjectes dels recursos pertinents per resoldre els
desafiaments del moment historic**”. José Antonio Caride sintetitza aquesta
abundancia d’objectius quan incideix que “I’educacid social col-labora ac-
tivament perque cada persona pugui assolir la seva plena realitzacio com a
ésser social**”.

No serveix de res

solemnitzar la
dignitat que

posseim en tant
que som persones
si simultaniament

deteriorem els
drets que la
calibren

1113



Educacié Social 68

Varem millorar
notablement com
a espécie quan
va comengar a
importar-nos el
patiment de l'altre

1141

Apareixen I’empatia i la compassioé

En el voluminés assaig Los dngeles que llevamos dentro, el declive de la
violencia y sus implicaciones, el seu autor, Steven Pinker, advoca per la ve-
rificada tesi que els indexs de violéncia han baixat extraordinariament en els
ultims segles®. Pinker busca una causa exdgena per explicar aquesta dismi-
nucio6 i per tant la gradual millora en la convivéncia i en el procés civilitza-
dor. La troballa és sorprenent i logica alhora. Varem millorar notablement
com a espécie quan va comencar a importar-nos el patiment de I’altre. I que
va passar perque el dolor del proisme fos una variable a tenir en compte en
les nostres indagacions i per extensio en la nostra conducta? L’explicacio
¢és multifactorial. Pinker argumenta que “I’alfabetitzacid, la urbanitzacio, la
mobilitat i I’accés als mitjans de comunicacid van seguir augmentant als
segles xIx 1 XX, 1 a la segona meitat del segle xx va comengar a emergir un
llogaret global que va permetre als individus ésser encara més conscients
que hi havia altres persones diferents a ells. Igual que la Republica de les
Lletres i la revolucié de la lectura van ajudar que es dugués a terme la revolu-
ci6 humanitaria del segle xv, el llogaret global i la revoluci6 electronica tal
vegada hagin ajudat a fer avancar la llarga pau, la nova pau i les revolucions
pels drets del segle xx3¢.

A part d’aquests elements medul-lars, Pinker assenyala com a punt troncal
la invenci6 de la impremta. La creacié de Gutemberg el 1450 va permetre
I’expansi6 dels llibres i que la gent pogués posar-se en la perspectiva de
’altre gracies a la lectura de novel-les epistolars. La lectura va eixamplar la
ment, va esmolar la sensibilitat, va connectar idees, va explicar el patiment
dels altres, va ampliar el cercle empatic. Els pensadors de la Il-lustraci6 (les
idees dels quals, com he apuntat al principi d’aquest article, es basen en
les dues Declaracions que precedeixen a la Declaracié Universal dels Drets
Humans, la de la Independéncia dels Estats Units el 1776 i la Declaracié de
I’Home i del Ciutada de 1789 a Franca) son fills d’una empatia estimulada
pel poder evocador dels relats d’altres vides recollides als 1libres. Aquesta
empatia és essencial per a la compassio, el sentiment més radicalment huma,
o el que més incideix en I’experiéncia humana.

L’escriptora especialitzada en religié comparada Karen Armstromg, guardo-
nada en la darrera edicié amb el Premio Princesa de Asturias de las Ciencias
Sociales, comenta que la compassio esta desacreditada perque la concebem
erroniament: “de vegades es tradueix per misericordia, que significa que jo
estic en una situacio de privilegi i llavors sento pena per tu. Pero la compas-
si6 té a veure amb la igualtat. Analitzes el teu cor, penses que et faria mal i no
ho fas a un altre. Aquesta és la Regla d’Or*™”. Adela Cortina ho explica d’una
manera idéntica a Aporofobia: “La compassio és sobretot el reconeixement
que ’altre és un igual amb el qual hi ha un vincle que precedeix tot pac-
te’¥”. I en el seu altre assaig jPara qué sirve realmente la ética?, la professo-
ra és rotunda en la rellevancia de la compassi6 en I’accié humana: “un mon



Educacié Social 68 Educacié social i drets humans

sense compassio no ¢s habitable per als éssers humans*”. La compassio ens
vincula als altres des de la consideracio d’éssers equivalents.

En el monumental La compasion, apologia de una virtud bajo sospecha®
Aurelio Arteta il-lustra amb claredat que la compassié és el germen de la
justicia que després s’encarna en institucions. Estic convengut que els drets
humans van néixer del sentiment de la compassi6. Enfront de I’empatia, que
¢és una disposicié que ens permet entendre el dolor de ’altre, perd sense que
necessariament estiguem afligits per ell, la tecnologia de la compassio fa que
el dolor de I’altre ens faci mal, que el seu dolor es converteixi en el nostre do-
lor, que el sofriment contemplat es torni sofriment en qui el contempla. Gra-
cies a aquesta proesa afectiva podem sentir vividament el dolor del proisme,
un punt de partida inevitable per sentir I’impuls d’eradicar-lo mitjangant el
comportament i la creacié d’institucions que s’erigeixin en garants d’una
vida en la qual la dignitat de qualsevol ésser huma no aparegui delmada. I
es pot sentir aquest dolor reivindicatiu perque I’altre és idéntic a mi, perque
observo en la seva precarietat la mateixa precarietat que descobreixo en mi,
perqué tots dos som semblants.

En una altra de les seves obres, Steven Pinker assenyala que “I’evolucid
ens va dotar d’un sentit moral, i hem ampliat el seu cercle d’aplicaci6 en el
transcurs de la historia mitjangant la rad (en comprendre la permutabilitat 16-
gica dels nostres interessos i els dels altres), el coneixement (en descobrir els
avantatges de la cooperacio a llarg termini) i la compassio (en tenir experién-
cies que ens permeten sentir el dolor de les altres persones)*”. La compassio
¢és un sentiment que es fomenta amb I’intercanvi vital i les creacions que els
éssers humans hem inventat per narrar-nos a nosaltres mateixos (novel-les,
cangons, obres de teatre, pel-licules, quadres, assajos, poesies, simfonies,
etc.) i relatar-hi els nostres desitjos, miséries, alegries, tristeses, pors, espe-
rances, fragilitats, vulnerabilitats, il-lusions, frustracions, projectes, idees,
vel-leitats, la tasca quotidiana del moén de la vida en que es concreta la nostra
existéncia. Qualsevol d’aquestes creacions és la millor manera de saber qué
sent aquell que no soc jo i amb el qual potser mai creui una paraula per la
Ilunyania geografica o per la bretxa afectiva.

En Sense anim de lucre, la filosofa nord-americana i escrutadora de 1’orbe
sentimental Martha Nussbaum confirma aquesta tesi i anima a rellangar les
Humanitats en I’oferta curricular en un mon farcit de mitjans tecnologics
pero anoréxic de fins*!. Situar-nos en la perspectiva estratégica de 1’altre és
substancial per entendre’l, perod també per organitzar I’espai, els recursos i
els proposits que comparteixo amb aquesta alteritat en tant que som irre-
vocables animals politics*. El professor de literatura Nuccio Ordine també
defensa el mateix en I’entendridor i reeixit opuscle La utilidad de lo inutil*.
Amb I’oximoron del titol argumenta que el més inutil (per al credo econo-
mic i la seva maximitzacio del benefici exclusivament monetari) ¢és el més
util per viure i per conviure bé tots junts. Acabo d’explicar a qué aspiren els
drets humans.

La compassio és
el germen de la

justicia que des-
prés s’encarna en
institucions

1115



Educacié Social 68

Alla on no arriba
el sentiment, on
queda difuminada
la irradiacio dels
llacos sentimen-

tals positius de

I'afecte, pot arribar
el comportament

etic amb l'altre

On no arriba el

sentiment, arriba

1161

la virtut

De vegades se’ns oblida, pero el plancta Terra esta habitat per gairebé vuit
mil milions de persones. Es preveu que per a I’any 2050 la xifra s’clevi a deu
mil milions. Es impossible que el nostre sentiment de la compassié abraci
totes les persones. L’explicacio és senzilla. “L’afecte és el nexe que vincula
una persona amb una altra a través de la valoracié positiva que s’estableix
entre elles i que es solidifica amb mostres d’afecte i cordialitat*”, allo que
ens permet tenir en compte 1’altre perque el que li passa ens alegra o ens
entristeix com si fos propi. Podem compadir-nos d’aquelles persones amb
les quals tenim una vinculacio afectiva, d’aquelles amb les quals compartim
la substancia amb qué s’omple el dia a dia, o amb les quals es topen els
nostres ulls fortuitament en els dominis del que ens envolta. Tanmateix, que
no puguem veure ni creuar-nos amb la majoria dels habitants del planeta
no vol dir que no hi siguin, o que no existeixin per a nosaltres pel fet que ni
geograficament ni sentimentalment siguin proximes. Aquesta circumstancia
ens ha sumit en un serios problema, pero també ens ha permes rastrejar-ne
la solucio.

Alla on no arriba el sentiment, on queda difuminada la irradiacio dels 1lagos
sentimentals positius de 1’afecte, pot arribar el comportament étic amb
I’altre, que neix de la reflexié del sentiment aprés i practicat amb les perso-
nes properes a través del cultiu de I’afectivitat. Racionalitzar aquest magma
sentimental és accedir al territori de I’¢tica. Es comprén aixi que 1’ética sigui
la racionalitat aplicada a la conducta, “la recerca de la millor manera possi-
ble de viure, recerca de la millor vida possible, perd vida humana, és a dir,
compartida®”. Els esquemes cognitius i emocionals s’acomoden per formar
un entramat afectiu de naturalesa individual, pero el propietari viu la seva
existéncia incrustant-la irrevocablement en una realitat social. Alguns autors
com Gardner denominen aquest exercici com a intel-ligeéncia ética, d’altres
com Lipman li donen la cobertura conceptual de pensament étic.

En tots els casos el proposit és similar. Es dificil que senti afecte per aquell
que no conec, pero aixo no és obstacle perqué em comporti amb ell d’una
manera afectuosa (el comportament no es redueix al tracte, també i sobretot
afecta les decisions que adopto, i les seves conseqiiéncies impacten direc-
tament o indirectament en els altres). On no arriba el sentiment, arriba la
virtut, que €és 1’equivalent nominal als valors en la nomenclatura contem-
porania. Aqui caldria apuntar rapidament que en aquesta accepcio el valor
¢és un criteri per promoure conductes i metes desitjables per a la construccio
d’una convivéncia amable i plena per a tots els seus participants. Dit d’una
altra manera, el criteri per a I’educacié de ciutadans amb accés a triar una
vida plena orquestrada pels minims comunals pero segons els maxims indi-
viduals.

El sentiment es maneja en les distancies curtes, pero la virtut, que és 1’accid
nascuda de la reflexio sobre els sentiments que €s bo sentir per organitzar la
nostra condici6 d’existéncies abragades a altres existéncies, no troba limita-
cions en cap dels cercles no empatics en els quals sense, tanmateix, si es des-



Educacié Social 68 Educacié social i drets humans

plega la vida humana. La bona noticia és que aquesta virtut es pot articular i
promocionar gracies a la plasticitat i educabilitat humanes, i aqui és on inci-
deixen les disciplines que malden per estudiar la nostra condicié d’animals
socials per afinar-la. Aquesta virtut arriba a la seva culminacié quan es tracta
els altres amb el respecte que es mereixen en tant que soén valuosos perqué
posseeixen dignitat i posseeixen dignitat en tant que sén valuosos perque son
éssers humans coparticips en la cura d’humanitzar-nos tots.

Ens endinsem en un meravellds bucle prodigiés d’una enorme incidéncia
per a la conducta ¢tica. La nostra autonomia, que avala la nostra condicio de
subjectes étics pel fet de poder determinar com comportar-nos, ens fa me-
reixedors de dignitat, i precisament triar un comportament en que es respecti
aquesta dignitat per sobre de totes les coses tant en nosaltres com en els altres
s’erigeix en el moment més elevat de 1’autonomia, i també en la culminacioé
de I’expressi6 ¢tica. Com a realitat juridica i valor compartit, en abrillantar
la dignitat en 1’altre, la dignitat pren una brillantor simultania en qualsevol
de nosaltres. Quan 1’habit de tractar 1’altre amb dignitat es repeteix, llavors
es transforma en sentiment. Accediriem llavors a la fraternitat esmentada en
el primer article de la Declaracio. Un sentiment ineludible per sentir i capir
que formem part de la familia humana i que aquesta vida familiar sempre es
troba en un transit permanent cap allo desitjable.

José Miguel Valle

Docent de la Escuela Sevillana de Mediacion
Filosof i escriptor
espaciosumanocero@gmail.com

Bibliografia

Aristoteles (2005). Politica. Introducci6 i traduccié de Pedro Lopez Barja
de Quiroga i Esther Garcia Fernandez. Madrid: Ediciones Itsmo.

Arteta, Aurelio (1996). La compasion, apologia de una virtud bajo sospe-
cha. Barcelona: Paidos.

Boladeras, Margarita (2010). (ed.). ;Qué dignidad? Barcelona: Editorial
Proteus.

Camps, Victoria (2011). El gobierno de las emociones. Barcelona: Herder
editorial.

Camps, Victoria (2005). La voluntad de vivir: las preguntas de la bioética.
Barcelona: Ariel.

Caride, José Antonio (2005). Las fronteras de la pedagogia social: pers-
pectivas cientifica e historica. Barcelona: Gedisa.

Carrillo Salcedo, Juan Antonio (2009). Dignidad frente a barbarie: los
Derechos Humanos cincuenta anos después. Madrid: Trotta.

Cortina, Adela (1995). Etica civil y religion. Madrid: PPC.

1117



Educacié Social 68

181

Cortina, Adela (2013). ;Para qué sirve realmente la ética? Barcelona: Pai-
dos.

Elias, Norbert (2009). El proceso de civilizacion. Investigaciones socioge-
néticas y psicogenéticas. Méxic: Fondo de Cultura Economica.

Etxeberria, Xabier (1994). El reto de los Derechos Humanos. Sal Terrae,
Maliafio.

Ferrero, Jests (2009). Las experiencias del deseo, Eros y misos. Barcelona:
Anagrama.

Lobato, Abelardo (1997). Dignidad y aventura humana. Salamanca: Edi-
torial San Esteban.

Lipovetsky, Guilles (2007). La felicidad paraddjica. Barcelona: Anagrama.
Marina, José Antonio; Bernabéu, Rafael (2007). Competencia social y
ciudadania. Madrid: Alianza.

Marina, José Antonio; Rodriguez de Castro, Maria Teresa (2012). E/
bucle prodigioso. Barcelona: Anagrama.

Marina, José Antonio; De la Valgéma, Maria (2001). La lucha por la dig-
nidad: teoria de la felicidad politica. Barcelona: Anagrama.

Marina, José Antonio (1995). Etica para ndufragos. Barcelona: Anagrama.
Marina, José Antonio (amb la col-laboracié de Mariola Lorente Arroyo i
Maria Teresa Rodriguez de Castro) (2017). El bosque pedagogico y como
salir de él. Barcelona: Ariel.

Maclntyre, Alasdair (2001). Animales racionales y dependientes: por qué
los seres humanos necesitamos las virtudes. Barcelona: Paidos.

Nuiiez, Violeta (1999). Pedagogia social. Cartas para navegar en el nuevo
milenio. Buenos Aires: Santillana.

Nussbaum, Martha (2010). Sin fines de lucro. Por qué la democracia nece-
sita de las humanidades. Madrid: Katz Editores.

Ordine, Nuccio (2013). La utilidad de lo inutil. Madrid: Acantilado.
Ortega Esteban, José [coord.] (1999). Educacion Social Especializada.
Barcelona: Ariel.

Pico della Mirandola, Giovanni (2004). Discurso sobre la dignidad del
hombre. Méxic: Universidad Nacional Autonoma de México.

Pinker, Steven (2012). Los angeles que llevamos dentro, el declive de la
violencia y sus implicaciones. Barcelona: Paidos.

Pinker, Steven (2003). La tabla rasa. La negacion moderna de la naturale-
za humana. Barcelona: Paidos.

Rey Pérez, José Luis (2011). El discurso de los Derechos Humanos. Una
introduccion a los Derechos Humanos. Madrid: Universidad Pontificia de
Comillas.

Savater, Fernando (1982). Invitacion a la ética. Barcelona: Anagrama.
Savater, Fernando (2002). Pensamientos arriesgados. Madrid: La esfera
de los libros.

Savater, Fernando (2002). Etica y ciudadania. Monte Avila Editores Lati-
noamérica.

Torralba Rosello, Francesc (2005). ;Qué es la dignidad humana? Ensa-
yo sobre Peter Singer, Hugo Tristam Engelhardt y John Harris. Barcelona:
Herder Editorial.



Educacié Social 68 Educacié social i drets humans

Valle Gonzalez, José Miguel (2016). La capital del mundo es nosotros, un
viaje multidisciplinar al lugar mas poblado del planeta. Sevilla: CulBuks.
Valle Gonzalez, José Miguel (2017). La razon también tiene sentimientos,
el entramado afectivo en el quehacer diario. Sevilla: CulBuks.

Valle Gonzalez, José Miguel (2018). E/ triunfo de la inteligencia sobre la
fuerza. Una ética del dialogo. Sevilla: CulBuks.

Paris, Carlos (2000). £/ animal cultural, biologia y cultura en la realidad
humana. Barcelona: Critica.

Sennet, Richard (2003). £l respeto: la dignidad del hombre en un mundo de
desigualdad. Barcelona: Anagrama.

1 Aquest és el comengament del primer article de la Declaracio Universal dels Drets Hu-
mans.

2 Savater, Fernando (2002). Etica y ciudadania. Monte Avila Editores Latinoamérica, p. 14.

3 Torralba Rosello, Francesc (2005). (Qué es la dignidad humana? Ensayo sobre Peter Sin-
ger, Hugo Tristam Engelhardt y John Harris. Barcelona: Herder Editorial, p. 11-16.

4 Rey Pérez, José Luis (2011). El discurso de los Derechos Humanos. Una introduccion a los
Derechos Humanos. Madrid: Universidad Pontificia de Comillas, p. 40.

5 Les tres formules de I’imperatiu categoric de Kant apareixen a la Critica de la Razon Prdc-
tica, publicada per primera vegada el 1788.

6 Jonathan Haidt és un psicoleg social nord-america. La seva idea de les quatre families de
sentiments en funcidé de com I’altre es relacioni amb ’altruisme (castigar els tramposos,
recompensar ’altruisme, ajudar el necessitat i evitar ’engany i reparar els seus efectes) esta
extreta de I’assaig de Steven Pinker La tabla rasa. La negacion moderna de la naturaleza
humana. Paidos. Barcelona, 2003, p. 398.

7  Xabier Etxeberria. Por una ética de los sentimientos en el ambito publico. Citat per Victoria
Camps a El gobierno de las emociones. Herder, Barcelona, 2011.

8 Cortina, Adela (1995). Etica civil y religién. Madrid: PPC, p. 70-71.

9  Aquesta ¢és la idea prioritaria de la Politica de Aristoteles.

10 Valle Gonzalez, José Miguel (2018). £/ triunfo de la inteligencia sobre la fuerza. Una ética
del didlogo. Sevilla: CulBuks, p. 39.

11 Rosa, Antonio. Ciudad, ciudadania y educacion social. Del llibre col-lectiu Voces de la
educacion social, coordinat per Segundo Moyano Mangas i Jordi Planella Ribera. Editorial
UOC. Barcelona, 2011, p. 296.

12 El Manifest Russell-Einstein és un text redactat pel filosof Bertrand Russell i recolzat per
Albert Einstein. Es va signar el 9 de juliol de 1955 a Londres.

13 Aquesta colpidora dada I’aporta el mateix Bertrand Russell al Manifest.

14 Savater, Fernando (2002). Pensamientos arriesgados. Madrid: La esfera de los libros.

15 Francesc Torralba, op. cit., p. 261 27.

16 Jacques Maritain (18882-1973), filosof frances, exponent de I’humanisme cristia.

17 Alasdair Maclntyre (1991). Después de la virtud, Critica.

18 Marina, José Antonio; De la Valgoma, Maria (2001). La lucha por la dignidad: teoria de la
felicidad politica. Barcelona: Anagrama, p. 163.

19 Marina, José¢ Antonio; Rodriguez de Castro, Maria Teresa (2012). El bucle prodigioso.
Barcelona: Anagrama, Tesis 33.

20 Valle Gonzalez, José Miguel (2017). La razon también tiene sentimientos, el entramado
afectivo en el quehacer diario. Sevilla: CulBuks.

21 Aquesta taxonomia binaria es pot veure aixi mateix a 1’obra de Jesus Ferrero Las experi-
encias del deseo, Anagrama, 2009. L’autor separa en dues les grans experiéncies humanes,
I’amor i I’odi, i al seu torn les bifurca en amor a nosaltres mateixos i als altres, i en odi a

1119



Educacié Social 68

1201

22

23

24

25

26
27

28

29

30

31

32

33

34

35
36

37

38
39

40

41

42

43
44
45

I’altre i odi a nosaltres mateixos. Per a catalogacions més ramificades de 1’arbre genealogic
sentimental es pot consultar I’emblematica obra Teoria de los sentimientos de Carlos Cas-
tilla del Pino.

Paris, Carlos (2000). El animal cultural, biologia y cultura en la realidad humana. Barce-
lona: Critica.

Camps, Victoria (2011). EIl gobierno de las emociones. Barcelona: Herder editorial. Aques-
ta obra va ser guardonada amb el Premio Nacional de Ensayo 2012.

Giovanni Pico della Mirandola (2004). Discurso sobre la dignidad del hombre. México:
Universidad Nacional Autonoma de México, p. 14.

Aquesta és la idea que defensa Victoria Camps a La voluntad de vivir. Estamos condenados
a preguntarnos ;jqué debo hacer?

Seguint amb I’expressio del titol de I’obra de Jesus Ferrero.

Valle, José Miguel. (2016). La capital del mundo es nosotros, un viaje multidisciplinar al
lugar mas poblado del planeta. Sevilla: CulBuks.

Marina, José Antonio (2017). El bosque pedagégico y como salir de él. Barcelona: Ariel, p.
259.

Elionor Rooselvelt va presidir entre 1947 i 1951 la Comissi6é de Drets Humans que va
redactar la Declaracio Universal. Escriptora i politica, va ser també la dona del president
nord-america Franklin Delano Roosevelt.

Lipovetsky, Guilles (2007). La felicidad paraddjica. Barcelona: Anagrama, p. 190.

Ortega Esteban, José (coordinador) (1999). Educacion social especializada, concepto y
profesion, Capitulo 1. Barcelona: Ariel, p. 19.

Nuilez, Violeta (1999). Pedagogia social. Cartas para navegar en el nuevo milenio. Bue-
nos Aires: Santillana, p. 26.

Caride, José Antonio (2005). Las fronteras de la pedagogia social: perspectivas cientifica
e historica. Barcelona: Gedisa, p. 57.

Pinker, Steven (2012). Los dngeles que llevamos dentro, el declive de la violencia y sus
implicaciones. Barcelona: Paidos.

Steven Pinker, op. cit. p. 897.

Entrevista realitzada per Blanca A. Gutiérrez. Revista Mercurio, numero 196, desembre,
2017, p. 9.

Cortina, Adela (2017). Aporofobia, el rechazo al pobre. Un desafio para la democracia.
Barcelona: Paidos.

Cortina, Adela (2013). s Para qué sirve realmente la ética? Barcelona: Paidos, p. 21.
Arteta, Aurelio (1996). La compasion, apologia de una virtud bajo sospecha. Barcelona:
Paidos.

Pinker, Steven (2003). La tabla rasa. La negacion moderna de la naturaleza humana.
Barcelona: Paidos, p. 282.

Nussbaum, Martha (2010). Sin fines de lucro. Por qué la democracia necesita de las huma-
nidades. Madrid: Katz Editores.

En la seva Politica, Aristotil va encunyar la celebre reflexié “I’home és un animal politic
per naturalesa”, pero va afegir-hi una coda que no ha gaudit de tanta notorietat, i que no
obstant aixo és medul-lar per entendre la totalitat del pensament de ’estagirita: “i qui es
pensi que no ho és, o és un déu o és una béstia”.

Ordine, Nucio (2013). La utilidad de lo inutil. Madrid: Acantilado.

Valle, José Miguel, op. cit., p. 27.

Definicié de Fernando Savater extreta de Pensamientos arriesgados. La esfera de los li-
bros. Madrid, 2012.




