
 101 

Educació Social 68						                                            EditorialEducació Social 68	 Educació social i drets humans

Dignitat, drets humans i afecteJosé Miguel Valle

El present article pretén definir què és la dignitat, aquell valor comú intrínsec en l’ésser 
humà el reconeixement jurídic del qual es trasllueix en el dret a tenir drets. En aquest 
sentit, sense el compliment íntegre dels drets humans, la dignitat no podria passar de 
potència a acte. Sense els drets civils, els drets socials, econòmics i culturals estan buits, i 
viceversa. La dignitat, així mateix, no és possible sense sentir afecte cap a l’altre, la qual 
cosa ens mena a parlar de compassió i de la Regla d’Or: tractar els altres com t’agradarien 
que et tractessin a tu.

Paraules clau
Dignitat, Drets humans, Empatia, Compassió, Ètica

R
es

um

Dignidad, derechos humanos y 
afecto

El presente artículo pretende definir qué es la 
dignidad, ese valor común intrínseco en el ser 
humano y cuyo reconocimiento jurídico se trans-
luce en el derecho a tener derechos. En este sen-
tido, sin el cumplimiento íntegro de los derechos 
humanos, la dignidad no podría pasar de poten-
cia a acto. Sin los derechos civiles, los derechos 
sociales, económicos y culturales están huecos, 
y viceversa. La dignidad, asimismo, no es po-
sible sin sentir afecto hacia el otro, lo que nos 
conduce a hablar de compasión y de la Regla de 
Oro: tratar a los demás como te gustarían que 
te trataran a ti.   

Palabras clave
Dignidad, Derechos humanos, Empatía, Com-
pasión, Ética 

Dignity, Human Rights and Affect

This article seeks to outline a definition of dig-
nity as an intrinsic value shared by all human 
beings, legal recognition of which constitutes the 
right to have rights. This being so, without the 
full observance of human rights, dignity is confi-
ned to being potential rather than actual. In the 
absence of civil rights, social, economic and cul-
tural rights are void, and vice versa. At the same 
time, dignity is not possible without a feeling of 
affect for the other, and this leads us to speak of 
compassion and the so-called Golden Rule: treat 
others as you would like them to treat you.

Keywords
Dignity, Human rights, Empathy, Compassion, 
Ethics

Com citar aquest article:

Miguel Valle, José (2018). 
Dignitat, drets humans i afecte.
Educació Social. Revista d’Intervenció Socioeducativa, 68, 101-120

ISSN 2339-6954

Recepció: 15-01-2018 / Acceptació: 05-04-2018



102 

Editorial 								           Educació Social 68							                                      Educació Social 68	

y El 10 de desembre de 1948 l’Assemblea General de les Nacions Unides es 
va reunir a París per signar la Carta Magna redactada per una comissió dels 
Drets Humans. Era la tercera vegada que l’Assemblea es convocava d’ençà 
la seva recent creació. La Segona Guerra Mundial ens havia ensenyat amb 
una cruesa inèdita fins aquell instant de quines esfereïdores inhumanitats 
érem capaços els éssers humans, i la paüra vers l’altre, però també vers no-
saltres mateixos que ens va agafar amb aquella cruenta lliçó, ens va urgir a 
formular una immediata Declaració dels Drets Humans que ampliés i uni-
versalitzés molts drets ja recollits en constitucions i en altres declaracions 
al llarg de la història. Com a influències reconegudes es poden assenyalar 
sobretot la Declaració d’Independència dels Estats Units el 1776 i la Decla-
ració francesa dels Drets de l’Home i del Ciutadà el 1789.

Es tractava de concretar i regular quins eren aquests drets. Tres anys abans, 
l’abril de 1945, delegats de cinquanta països de la Conferència de les Na-
cions Unides s’havien reunit a San Francisco per crear un organisme inter-
nacional que promogués la pau i evités l’adveniment de futures guerres. El 
Preàmbul a l’acta constitutiva que van proposar transparentava la por cer-
vina que havia despertat el fet de contemplar la nostra pròpia voracitat ca-
níbal: “Nosaltres, la gent de les Nacions Unides, estem decidits a protegir 
les generacions venidores del flagell de la guerra, la qual dues vegades a la 
nostra vida ha produït un patiment incalculable a la humanitat”. La Primera 
Guerra Mundial havia estat una experiència horrible, a la qual calia adjuntar 
la seva condició d’horror inaugural, ja que, tot i la recurrència en les guerres 
interestatals per sufocar les discrepàncies, no hi havia cap antecedent d’una 
concentració de dany de dimensions tan aclaparadores. No obstant això, la 
Segona Guerra Mundial esdevinguda trenta anys després ho havia estat en-
cara més, a la qual a més calia sumar-hi la seva també colpidora condició de 
repetició. Imaginar una tercera guerra era una desassossegant fantasia que 
portava aparellada imatges espantoses i irreversibles. Calia fer tot el possi-
ble per evitar d’arribar a aquest punt de no retorn. Crear quelcom que ens 
protegís de nosaltres mateixos. Quelcom tutelar que ens salvés i que impedís 
donar-li la raó a l’asserció que vaticina que no n’hi ha dos sense tres.

Aquell divendres 10 de desembre de 1948 l’Assemblea General de les Na-
cions Unides va signar la Declaració Universal dels Drets Humans.  Dels 
cinquanta-sis països membres, cap hi va votar en contra. No obstant això, la 
Unió Soviètica, Aràbia Saudita i Sud-àfrica s’hi van abstenir. El document 
allotja trenta articles que se sostenen en la idea de la dignitat humana. Les 
primeres línies del seu Preàmbul són inequívoques en la consideració nu-
clear que suporta tot el pes dels drets: “La llibertat, la justícia i la pau al món 
tenen com a base el reconeixement de la dignitat inherent i dels drets iguals i 
inalienables de tots els membres de la família humana...”. A partir d’aquí es 
van redactar noves consideracions per proclamar la Declaració. El primer ar-
ticle torna a ancorar l’atenció en la dignitat: “Todos els éssers humans neixen 
lliures i iguals en dignitat i drets i, atès que són dotats de raó i consciència, 
han de comportar-se fraternalment els uns amb els altres1”.

La llibertat, la 
justícia i la pau al 
món tenen com a 

base el reconeixe-
ment de la dignitat 

inherent i dels 
drets iguals i  

inalienables de 
tots els membres 

de la família  
humana



 103 

Educació Social 68						                                            EditorialEducació Social 68	 Educació social i drets humans

Va ser la primera vegada en la història de la humanitat en què la dignitat hu-
mana a escala planetària va trobar reconeixement i protecció jurídica. Qual-
sevol ésser humà posseeix uns drets inalienables sense cap distinció de raça, 
color, sexe, religió, propietats, nacionalitat o país d’origen. La segona part 
del segon article ressalta el marc universal dels drets: “A més, no es farà cap 
distinció basada en l’estatut polític, administratiu i internacional del país o 
territori del qual depengui una persona, tant si es tracta d’un país indepen-
dent, com si està sota tutela, no autònom o sotmès a qualsevol altra limitació 
de sobirania”.

Els trenta articles formulats en la Declaració Universal es basen en la idea 
ètica de la dignitat.  Escric “idea ètica” perquè l’ètica és la dimensió que 
col·loca l’ésser humà com a fi últim de totes les nostres determinacions. 
“Tota l’ètica no és més que recordar i reclamar que la relació amb els sub-
jectes és més enriquidora per a un ésser humà que la relació amb qualsevol 
objecte2”. L’ètica consisteix a incloure l’altre en les nostres deliberacions, 
però no un altre qualsevol i vaporós, sinó un altre dotat de la mateixa dignitat 
que sol·licito per a mi i de la qual estem proveïts tots els éssers humans com 
bé ho emfatitzen els drets humans. Tenim el dret que aquesta dignitat, que 
ens arroguem pel fet d’ésser criatures humanes, sigui protegida, però també 
carreguem el deure de cuidar-la en nosaltres i en els altres. Aquesta tasca 
inherent al fet mateix de viure ens obliga al seu torn a tractar d’especificar 
què és la dignitat. Vegem què ens trobem.

Què és la dignitat?

A la primera pàgina de l’assaig Què és la dignitat humana?,  el professor 
Francesc Torralba hi explica una il·lustrativa anècdota3. En una classe va 
presentar la qüestió als seus alumnes d’Antropologia filosòfica de si es po-
dia considerar un ésser humà més digne que un enciam. Tots van contestar 
que sí, però van tenir molts problemes per argumentar per què.  Uns dies 
després va modificar la pregunta. En comptes d’una vida vegetativa va triar 
la vida d’un animal. Aquest cop els va preguntar si ells eren més dignes que 
un ximpanzé. Novament van trobar severs obstacles per argumentar la seva 
afirmació.

Aquesta anècdota subratlla la dificultat de definir la dignitat, però també 
que allò veritablement atraient no rau pròpiament en la definició. Què és la 
dignitat és una pregunta molt interessant, però interrogar per a què serveix 
ho és molt més. La dignitat és un valor comú que, tot i no tenir correlació 
extramental, es transforma en funcional si tots els que participem en el pro-
jecte mancomunat d’humanitzar-nos el respectem en nosaltres mateixos i 
en els altres. Atès que hem decidit que tota persona és digna en tant que és 
persona, el reconeixement jurídic d’aquesta dignitat es trasllueix en el dret 
a tenir drets.

L’ètica és la 
dimensió que 
col·loca l’ésser 
humà com a fi 
últim de totes  
les nostres  
determinacions



104 

Editorial 								           Educació Social 68							                                      Educació Social 68	

Existir ens fa titulars d’aquesta carta de drets i per descomptat també dels 
seus deures (el meu dret és el deure dels altres, el meu deure és el seu 
dret).  L’article 29 de la Declaració no s’oblida d’aquesta necessària reci-
procitat ciutadana: “Tota persona té deures envers la comunitat, atès que 
només en la comunitat li és possible el lliure i ple desplegament de la perso-
nalitat”. Resulta imperatiu tenir clara la idea de dignitat per a fomentar una 
vocació respectuosa cap a l’altre amb el qual comparteixo el món de la vida 
en un espai ple d’interseccions i existències contigües. L’educació social, 
en el seu afany acadèmic i científic de promoure una ciutadania activa i 
compromesa amb els valors cívics que amplien el benestar col·lectiu, troba 
aquí un dels grans jaciments per assolir els seus propòsits fundacionals. Ho 
veurem després.

La dignitat és un valor comú que els éssers humans ens hem donat a nosal-
tres mateixos pel fet d’existir. És una portentosa ficció creada per la pers-
picàcia de la intel·ligència, un mantell invisible que, no obstant això, ens 
engalana com a éssers humans. L’ésser humà és creditor d’un valor, però no 
pel seu càrrec, ni pels resultats en la competició del mèrit, ni per la classe a la 
qual pertany, ni per la quantitat d’esforç que esgrimeix en les seves accions, 
sinó perquè és un ésser humà. Ésser un ésser humà és un valor en si mateix.

Ésser un subjecte diferencia l’ésser humà de tots els objectes, però aquesta 
diferència es fa palesa en la manera com ens adrecem als nostres semblants 
i a nosaltres mateixos. Els objectes són mitjans per als subjectes, però els 
subjectes no són mitjans de res ni de ningú, són fins en si mateixos. “Podem 
assentar la nostra idea de dignitat en el fet que ningú desitja ésser tractat 
com a objecte.  Per això, la raó última de la dignitat seria que tractar els 
altres com a fins és una regla de comportament que pot ser universal, que 
es pot universalitzar, que era, per cert, la primera formulació de l’imperatiu 
kantià4”. L’imperatiu categòric de Kant proposa: “Obra només segons aque-
lla màxima que puguis voler que es converteixi, alhora, en llei universal5”. 
És una variant filosòfica de la Regla d’Or en el seu sentit positiu: “Tracta 
els altres com t’agradaria que et tractessin a tu”. La dignitat no ens canvia, 
però orquestra el nostre comportament amb l’alteritat, i a la inversa, la qual 
cosa comporta una mutació en les relacions interhumanes. Guiem la nostra 
conducta en relació amb una ficció gestada des de la nostra capacitat de va-
lorar. Ens hem assignat un valor a nosaltres mateixos i, al damunt, una forma 
d’adreçar-nos a nosaltres mateixos i als nostres semblants. Considerem que 
el comportament és encomiable quan es respecta aquest valor i és reprovable 
quan aquest mateix valor és tractat amb desdeny o menyspreu. Entre tots dos 
pols s’obre un copiós arc de valors, sentiments i conductes sempre amb la 
dignitat com a idea rectora.

Seguint el psicòleg Jonathan Haidt6 i la seva distinció de quatre famílies de 
sentiments segons quina sigui la nostra relació amb l’altre, també podem 
esquematitzar el nostre aparell sentimental en funció de com sigui tractada 
la dignitat. Xabier Etxeberría postula que “la categoria ètica que cal tenir 

La dignitat és un 
valor comú que 

els éssers  
humans ens hem 
donat a nosaltres 

mateixos pel fet 
d’existir



 105 

Educació Social 68						                                            EditorialEducació Social 68	 Educació social i drets humans

present per discernir la licitud moral dels sentiments és la de la dignitat de 
la persona humana i el consegüent respecte vers ella7”.  Des d’aquest eix 
axiològic podem assenyalar un munt de sentiments d’enorme centralitat en 
l’aventura humana. Si l’alteritat entela o maltracta la nostra dignitat aflora-
ran la irascibilitat i tots els seus gradients (ira, enfadament, irritació, enuig, 
còlera, ràbia, indignació, menyspreu). Si l’altre respecta i atén la nostra dig-
nitat sentirem gratitud, admiració, respecte, alegria, afecte. Si contemplem 
com la dignitat de l’altre és menystinguda o és agredida sentirem compas-
sió. Finalment, si la nostra dignitat és lacerada per nosaltres mateixos o per 
l’alteritat emergirà la culpa, la vergonya o la humiliació. En tots els casos 
es dóna el mateix fet. L’agressió o la valoració positiva de la dignitat només 
suscita sentiments si aquest maltractament o aquesta aprovació la realitza 
un altre ésser humà. Cap ens sense dignitat pot atemptar ni magnificar la 
dignitat humana.

En línies anteriors escrivia que la dignitat és un valor intrínsec i comú que 
ens hem arrogat perquè creiem que ésser persona és una tasca meravellosa de 
la qual cal tenir cura, un distintiu que hem dipositat en totes les persones per 
elevar-les i per extensió elevar-nos nosaltres també, però, a més d’un valor, 
és el dret a tenir drets. Al Gran Diccionari de la Llengua Catalana es defi-
neix la dignitat com a qualitat de digne, i digne com a mereixedor d’alguna 
cosa. Com a éssers humans ens mereixem tenir drets. Aquests drets són els 
drets humans.

Ens considerem valuosos perquè som autònoms, podem triar quins fins vo-
lem per donar forma al projecte en què se substancia la nostra vida. Perquè 
aquesta autonomia sigui possible vivim en àmbits d’interdependència i hem 
de tenir garantits uns recursos mínims, que són els que es tipifiquen en la 
Declaració Universal. A  Ética civil y religión, Adela Cortina defensa que 
els drets humans són els mínims exigibles a diferència dels màxims, que 
són amb els quals s’ha de conviure en una societat pluralista8. Necessitem 
uns mínims per a ser autònoms i per possibilitar que cada individu decideixi 
després amb quins màxims anhela omplir el contingut personal de la seva 
felicitat. Descobrim així que la interdependència és la garantia de la indepen-
dència. La interdependència embeguda en el dinamisme de la socialitat pos-
sibilita la satisfacció de les necessitats primàries, però la independència és 
condició indefugible per a l’accés a una vida en què hom es planifiqui segons 
les seves preferències. Els filòsofs grecs ho van deduir molt aviat. Només 
la vida en comú ens permet ascendir a una vida bona9. “La dignitat fa que 
la convivència no només sigui possible entre persones limítrofes, sinó que 
l’eleva fins a convertir-la en l’accés a una vida satisfactòria10”.

Aquí apareix novament un altre dels grans objectius en què l’educació so-
cial posa tota la seva atenció. “L’educació social treballa per a la promoció 
social i cultural i per oferir als ciutadans noves possibilitats d’adquisició de 
béns culturals que els permetin ampliar les seves perspectives educatives, 
laborals, de lleure i de participació social11”. D’aquesta manera la dignitat 

Ens considerem 
valuosos perquè 
som autònoms, 
podem triar quins 
fins volem per 
donar forma al 
projecte en què 
se substancia la 
nostra vida



106 

Editorial 								           Educació Social 68							                                      Educació Social 68	

pren dues curioses direccions. D’una banda, la seva funció profilàctica ens 
salvaguarda del nostre costat depredador, d’altra banda, és la garantia per 
accedir als mínims necessaris per autoregular-nos segons la singularitat dels 
nostres màxims i facilitar així la compareixença d’una felicitat de naturalesa 
personal. La dignitat ens protegeix i, alhora, ens enalteix.

La Segona Guerra Mundial

Cal recordar que els drets humans van ser proclamats després de l’espantosa 
carnisseria de la Segona Guerra Mundial, un hemoclisme (una inundació 
de sang, segons l’encertada expressió de l’atrocitòleg Matthew White) de 
dimensions colpidores que a més tenia el precedent de la Gran Guerra (que a 
partir de la segona conflagració planetària va passar a denominar-se Primera 
Guerra Mundial). La Primera Guerra Mundial va deixar quinze milions de 
morts en sòl europeu.  Malgrat les veus antibel·licistes i malgrat promul-
gar altres fórmules no adversarials per resoldre conflictes d’interessos, quan 
va acabar l’horrorosa contesa els estats van perfeccionar l’organització mi-
litar i van sofisticar la tecnologia ordida per tal d’optimitzar l’extinció de 
l’adversari. Hi va haver un gegantesc avenç tecnològic perquè la letalitat de 
la Segona Guerra Mundial s’hipertrofiés. Es va començar a elaborar arma-
ment de llarga distància, artefactes de control remot. Ja no calia desplaçar 
les tropes, n’hi havia prou de prémer un botó. El còmput de víctimes fou 
desorbitant.

Les xifres de la Segona Guerra Mundial són esgarrifoses. Les estimacions 
calculen seixanta-cinc milions de morts, vint milions de desapareguts, vuit 
milions d’esguerrats. La matança va ser tan atroç que, una vegada verificada 
la perillosa propensió entròpica a autoeliminar-los, es va repensar què era 
ser un ésser humà. Es va prendre consciència d’un fet que espantava: l’home 
estava del tot preparat per exterminar l’home i fer-lo desaparèixer per sem-
pre de la faç de la terra. No només tenia a la seva disposició la sofisticació de 
la tècnica i l’organització industrial destinada a eliminar congèneres a gran 
escala, sinó que podia quedar abduït pel genocida desig de fer-ho. Matar-nos 
sempre havia estat una amenaça latent entre éssers humans. Però matar-nos 
tots i posar punt final només es va intuir a partir d’aleshores.

El Manifest Russell-Einstein12, redactat enmig de la guerra freda per Bertrand 
Russell, recolzat per Albert Einstein i signat per onze científics i intel·lectuals 
de renom, mostra la seva catedralícia preocupació en observar la cota de bar-
bàrie aconseguida per l’individu humà: “La perspectiva de la raça humana 
s’ha enfosquit més enllà de qualsevol precedent. La humanitat s’enfronta a 
una clara alternativa: O bé morim tots o bé adquirim un lleuger grau de sentit 
comú. Caldrà un nou pensament polític si es vol evitar el desastre final”. En 
l’instant en què Russell escrivia aquest manifest i enviava cartes als caps 
d’Estat ja es podia fabricar una bomba dues mil cinc-centes vegades més 

 La dignitat ens 
protegeix i, alhora, 

ens enalteix



 107 

Educació Social 68						                                            EditorialEducació Social 68	 Educació social i drets humans

potent i letal que les que havien arrasat les ciutats japoneses d’Hiroshima i 
Nagasaki deu anys abans13. De la constatació d’aquest hemoclisme neixen 
els drets humans. Savater recorda que aquests drets “no provenen tant de les 
promeses de la llum com de l’espant de les ombres14”. Francesc Torralba 
insisteix en aquesta idea: “La defensa de la dignitat es fa per relació a aquest 
passat, més encara, amb l’objectiu que aquest passat (la Primera i la Segona 
Guerra Mundial) no torni a repetir-se mai més15”. El potencial humà per a la 
depredació ens va instar a incoar formulacions per dissuadir-lo o afeblir-lo.

Una invenció ètica

En aquest context neixen els drets humans, una invenció ètica per aixoplu-
gar-nos d’allò més predador de nosaltres mateixos. Tenen una funció pro-
tectora que delata clarament el moment de febril bel·ligerància en què van 
ser creats, i també una visió anticipatòria d’escenaris nefastos que podrien 
repetir-se si no activem aquest poderós tallafocs normatiu.  Per demostrar 
el seu caràcter inventiu, en alguna conferència he hagut de recordar als as-
sistents que aquests drets humans no vénen arrossegats per les onades de la 
mar, ni es cultiven a la terra, ni cauen dels arbres, ni els plou el cel, ni els 
va manuscriure cap deïtat, ni els va baixar ningú en taules de pedra de cap 
muntanya escarpada. Ens els hem inventat per millorar-nos.

Quan aquell divendres 10 de desembre de 1948 els cinquanta-sis països 
membres llavors de l’ONU es van reunir en la seva tercera assemblea a París 
per signar la Carta Magna de la Humanitat, van estar a punt de no aprovar-la 
perquè la comissió no consensuava en què fonamentar la dignitat. No era un 
assumpte intranscendent, perquè tota l’estructura de la declaració es basava 
en aquesta idea. No hi va haver manera de trobar la fonamentació última 
d’aquesta dignitat sobre la qual orbitava tota la resta. Als membres de la 
comissió els provocava perplexitat que allò que no se sostenia en res ens 
sostingués a nosaltres. Un dels pares de la Declaració Universal, Jacques 
Maritain16, explica que els membres de la comissió encarregada de la redac-
ció es mostraven d’acord a acceptar el paper estel·lar de la dignitat, però no 
sabien gaire per què.

Sempre explico com a anècdota l’aclaparadora sorpresa que es va endur una 
treballadora social quan al bell mig d’una taula rodona vaig afirmar que la 
dignitat és un invent. Va compartir amb un rerefons d’incredulitat i ofensa 
que era la primera vegada a la vida que escoltava alguna cosa així sobre la 
dignitat. Li vaig contestar que no havia dit res fora de lloc. Després li vaig 
matisar: la dignitat és una creació humana, una invenció enlluernadora de la 
intel·ligència impulsada per una sensibilitat ètica. El filòsof Alasdair MacIn-
tyre remarca aquesta genealogia, encara que més com a crítica acerba que 
com a elogi: “La noció de drets humans com a noció útil no és sinó una ficció 
moral, que pretén proveir-nos d’un criteri objectiu sense aconseguir-ho. No 

En aquest context 
neixen els drets 
humans, una 
invenció ètica per 
aixoplugar-nos 
d’allò més  
predador de  
nosaltres mateixos



108 

Editorial 								           Educació Social 68							                                      Educació Social 68	

hi ha, doncs, drets humans, sinó que són ficcions morals17”. És una afirmació 
hiperbòlica etzibada amb l’afany de generar controvèrsia. Que els drets hu-
mans estiguin fonamentats sobre una ficció moral en cap cas els converteix 
en inexistents, i no esgarrapa gens ni mica la seva utilitat normativa.

A La lucha por la dignidad, José Antonio Marina i la doctora en Dret Maria 
de la Válgoma consagren les seves pàgines a oferir una altra perspectiva més 
optimista: “La dignitat no es fonamenta en la intel·ligència com a entitat, 
com propietat estàtica, estructural, física de l’ésser humà, sinó en la capacitat 
dinàmica de la intel·ligència que inventa nous significats, nous projectes, no-
ves maneres de viure, noves maneres de pensar-se a si mateixa, noves ciutats 
ideals. La dignitat deriva del mateix dinamisme creador de la intel·ligència, 
que recrea la seva pròpia naturalesa trobant-hi possibilitats noves. Per exem-
ple, la dignitat. Aquí trobem el fonament de la nova manera de viure18”. En 
un altre dels seus assajos, escrit a mode d’entrevista, el mateix José Antonio 
Marina respon a la pregunta que li formulen sobre els drets humans d’una 
manera concloent: “[els drets] són instaurats per la intel·ligència en un acte 
constituent. En un acte de supèrbia autoconstrucció ens hem definit a nosal-
tres mateixos com dotats de dignitat. La nostra dignitat deriva d’haver estat 
capaços d’afirmar la nostra dignitat [...]. Aquesta capacitat autolegisladora és 
la nostra grandesa i el nostre risc, perquè ens situa en una realitat mantinguda 
voluntàriament i, per tant, precària19”.

L’ésser que opta a cada instant

Alguna cosa devíem albirar en la nostra condició d’éssers humans per crear 
la ficció moral de la dignitat. Al costat de les matances massives de les gue-
rres i la invenció de nous artefactes que les maximitzen espantosament, els 
éssers humans també ens estimem, ens apreciem, ens valorem, establim 
amistat, singularitzem el teixit dels llaços afectius, sospirem perquè el nos-
tre temps estigui col·leccionat del temps d’altres persones, ens compadim, 
plorem davant del dolor dels altres, ens entristim amb realitats amargues tot i 
que puguin estar desvinculades del nostre món esquifit, som generosos, mos-
trem bondat i gratitud, fem i tornem favors, cooperem, anhelem l’equitat, 
ens indignem quan veiem una injustícia, jerarquitzem els comportaments, 
sentim admiració davant la conducta exemplar, ens lliurarem a un altruisme 
a primera vista il·lògic per al càlcul rendible i la lògica mercantil.

Amb les nostres accions podem ser temibles, com ho acrediten les guerres 
i els conflictes sufocats de manera violenta, però, de la mateixa manera, hi 
ha un repertori de conductes que ens permet sentir-nos orgullosos de no-
saltres i acollir l’esperança de millorar-nos en la tasca sempre inacabada 
d’humanitzar-nos. A les pàgines de La razón también tiene sentimientos, el 
entramado afectivo en el quehacer diario20,  analitzo que podem albergar 
sentiments de clausura vers l’altre, però també d’obertura, i la predominança 

Aquesta capacitat 
autolegisladora és 

la nostra  
grandesa i el 

nostre risc, perquè 
ens situa en una 

realitat  
mantinguda  

voluntàriament i, 
per tant, precària



 109 

Educació Social 68						                                            EditorialEducació Social 68	 Educació social i drets humans

d’uns o d’uns altres serà determinant per triar com solucionar les nostres 
diferències en els vincles socials i per tant ho serà també per a la qualitat de 
la nostra humanització22. Aquesta preferència és nuclear per transformar la 
praxi quotidiana en nom d’una ciutadania millor, un altre dels constituents 
de l’educació social.

L’ésser humà és un ésser que opta a cada instant. Triar és el més idiosincràtic 
de la nostra naturalesa.  La paraula intel·ligència sintetitza a la perfecció 
aquesta experiència.  Intel·ligència prové del terme llatí intelligencia, que 
al seu torn deriva de intelligere, vocable en el qual es fonen les paraules in-
tus (entre) i legere (llegir, triar). Intel·ligent és el que escull entre diverses 
opcions la més idònia d’acord amb les seves possibilitats d’acció a la vida i 
les demandes del context en què celebra la seva existència.

No podem deixar de triar en cap moment.  Fins i tot triar no triar és una 
elecció, i en aquesta singularitat rau la nostra autonomia i la nostra dignitat, 
aquest valor comú i absolut que com acabem de veure no depèn de res. Som 
projecte perquè som autònoms, però escamotejaríem la realitat si no assen-
yalem que triem des de la restricció biològica i els determinismes sociocultu-
rals i econòmics en què s’envasa la nostra existència quan entrem en el món 
de la vida. Quan naixem no som llançats al no-res, sinó a l’etosfera, com 
apunta Carlos París a El animal cultural, a un univers de pràctiques, normes 
i costums llegades per la història. Abandonem el ventre matern per accedir a 
un úter cultural, en una feliç expressió del mateix autor23.

L’elecció humana admet una pluralitat de maneres d’encarnar-se en obra, i 
aquesta sort, que ens emancipa dels dictats de l’instint i entronitza la nos-
tra voluntat, ens tanca paral·lelament en la captivitat de la decisió. Podem 
anar un parell de passos més enllà i comprovar com n’és d’increïble la 
nostra naturalesa. La neurologia ens informa de com sentim, però la nostra 
condició de subjectes ètics ens permet triar fins i tot què sentir. Aquesta és 
la idea medul·lar que postula Victoria Camps en El gobierno de las emo-
ciones24.  Quan triem, ens triem, i quan ens triem, autoconfigurem el mo-
del d’humanitat.  “L’home està condemnat a ésser lliure, tot i que defugi 
aquesta condemna o no vulgui saber-ne res” és una dramàtica contradicció 
que va advertir Sartre entre les moltes que decoren l’epopeia de l’animal 
humà. Aquesta lapidària sentència es pot anunciar com que estem peren-
nement confinats en l’elegibilitat, però també es pot rellegir amb un caire 
totalment diferent del qual a més podem sentir-nos molt afortunats. Estem 
obligats a l’acció poètica d’inventar-nos a cada instant.

Resulta inevitable citar en aquest punt un passatge del cèlebre text de Pico de 
la Mirandola, el filòsof renaixentista que va parlar sobre la dignitat humana 
i sobre la possibilitat d’autoconstitució dels éssers humans. En un fragment 
de la seva obra posa en boca de Déu un discurs en el qual assenyala la ca-
pacitat autodemiúrgica de la criatura que ha creat: “Oh Adam, no t’he donat 
ni un lloc determinat, ni un aspecte propi, ni una prerrogativa peculiar per 

Som projecte  
perquè som  
autònoms



110 

Editorial 								           Educació Social 68							                                      Educació Social 68	

tal que posseeixis el lloc, l’aspecte i la prerrogativa que conscientment triïs 
i que d’acord amb la teva intenció obtinguis i conservis. La natura definida 
dels altres éssers està limitada per les precises lleis per mi prescrites. Tu, 
en canvi, que no estàs constret per cap mena d’estretor, te la determinaràs 
segons l’arbitri el poder al qual t’he consignat. T’he posat al centre del món 
perquè observis més còmodament tot el que hi existeix. No t’he fet ni celeste 
ni terreny, ni mortal ni immortal, per tal que tu, com a àrbitre i sobirà artífex 
de tu mateix, t’informessis i et plasmessis en l’obra que més t’estimessis. 
Podràs degenerar en els éssers inferiors que són les bèsties, podràs regenerar, 
segons el teu ànim, en les realitats superiors, que són divines25”.

Podem ser la realitat que vulguem ser, la qual cosa inclou la possibilitat de 
triar. Triar és optar, però també és excloure. Cada vegada que ens decantem 
per una opció apartem tota la resta. Entre les decisions que hem triat com 
a éssers amb capacitat volitiva, la més insigne va ser la de civilitzar-nos. 
Aquesta determinació va suposar deixar enrere la inhospitalitat de la selva i 
el mandat de la força i accedir a una convivència articulada èticament i po-
líticament perquè tots els membres de la humanitat puguem aspirar a plans 
de vida més raonables i significatius. La civilització humana és una tasca 
perenne perquè evolució i involució es desafien en els mateixos espais i al 
mateix temps. Ens repten a triar, a la condemna de ser lliures per administrar 
els vaivens de la nostra existència. Estem obligats a triar, però sobretot a 
triar què he de fer26. Refermem la civilització i la festegem en la nostra con-
ducta quan facultativament deixem enrere la servilitat i fem una incursió en 
la racionalitat, quan per enfortir l’espai intersubjectiu prescindim del dany 
o l’amenaça d’infligir-lo i preferim formular estratègies que en el seu des-
plegament respecten sense fissures la dignitat. Vet aquí com una ficció ens 
aixopluga i ens perfecciona. Una irrealitat ens fa millors en la realitat.

Que hàgim decidit abandonar la jurisdicció de la selva no ens ha de fer cau-
re en un triomfalisme angelical, o en un bonisme càndid que negligeixi la 
dualitat humana. L’ésser humà és l’ésser capaç de cometre inhumanitats, la 
qual cosa demostra els nostres antagonismes interiors i les nostres capacitats 
volitives de deliberació, elecció, decisió i acció.  Les nostres experiències 
de desig27  ens poden traslladar a la desharmonia o la fraternitat, al misos 
o a l’eros, l’odi o l’amor, a la rancúnia o la conciliació, a l’agressió o al 
perdó, a la força o la paraula, o a engalzar-les en una virolada barreja que 
en funció dels percentatges patrocina la qualitat de la nostra conducta. Com 
vaig informar a La capital del mundo es nosotros28, no tinc cap dubte que el 
lloc més perillós de tot el planeta Terra és el cervell d’una persona educada 
malament. Quan parlo d’una persona educada malament la distingeixo d’una 
persona mal educada. La persona educada malament està sentimentalment 
mal construïda per optimitzar la convivència, en el seu ordit afectiu hi ha una 
preeminència de sentiments de clausura vers l’altre enfront dels d’obertura, i 
desaira en el seu comportament  la seva condició ciutadana.

Podem ser la  
realitat que  

vulguem ser, la 
qual cosa inclou 
la possibilitat de 

triar. Triar és  
optar, però també 

és excloure



 111 

Educació Social 68						                                            EditorialEducació Social 68	 Educació social i drets humans

És cert que qualsevol pot fer qualsevol atrocitat en qualsevol moment, però 
aquest perill es pot minimitzar. El magisteri socràtic ens ho explica animant-
nos a conèixer el bé per actuar bé, a actuar bé per viure bé i viure bé per ser 
feliços. Els qui ens van precedir fa dos mil cinc-cents anys van comprendre 
que aquest viure bé només és possible amb la companyia exterior dels altres 
i amb la companyia interior de sentiments nobles. La felicitat subjectiva ne-
cessita d’una felicitat objectiva, que, segons definició de Marina, és “aquella 
situació en la qual ens agradaria viure perquè és la que millor assegura els 
nostres projectes personals de felicitat, la qual posa a la nostra disposició 
més recursos per aconseguir-los29”. Aquest és l’ideal a què aspirem. Es tracta 
de somiar el futur que volem com a companys enrolats en el mateix vaixell, 
però eliminant el que ens desagrada d’un passat ple de daltabaixos per ad-
ministrar millor el present.  Perquè aquest somni sigui bell hem inventat 
quelcom extraordinari, un no-res que ho és tot. La dignitat. La idea que ens 
protegeix perquè l’ésser que opta a cada instant pugui seguir optant.

Dignitat com a valor i com a conducta

Cal distingir ràpidament entre la dignitat com un valor i un dret que tots pos-
seïm pel fet d’existir i la conducta digna com una virtut triada per al nostre 
procedir. Que una persona s’hagi comportat d’una manera que considerem 
indigne (com a virtut) no li pren en cap cas la dignitat merescuda com a 
persona. Aquesta distinció és prioritària per a la bona salut de la convivèn-
cia. Infeliçment molt poques vegades es tracen les línies divisòries. El que 
passa és que quan una persona es comporta indignament en prescindir de la 
virtut en el seu repertori conductual és quan li esgarrapem la dignitat com a 
valor.

El respecte és tractar l’altre amb l’interès i el valor positiu que tota per-
sona reclama per a si mateixa, és el reconeixement i la cura de la dignitat 
de l’altre. Què ha de posseir l’altre perquè l’aprovisionem de consideració 
i respecte i ens hi adrecem d’una manera proba? La resposta és mecànica 
i simple: res.  L’altre és un equivalent de nosaltres mateixos i un aliat en 
l’aventura d’humanitzar-nos. El fet d’ésser un ésser humà és requisit sufi-
cient per a ser tractat amb consideració. Ésser un vivent humà el dota de 
valor, i en ésser valuós és digne, i en ésser digne posseeix dignitat (el dret 
a posseir els drets tipificats a la Declaració Universal), i aquesta possessió 
de dignitat ens preceptua als altres el deure de tractar-lo amb consideració i 
respecte. També passa a l’inrevés. La nostra condició de persones obliga els 
altres que a nosaltres ens tractin igual.

Ésser persona és quelcom tan valuós que disposem del dret que respectin 
la nostra dignitat per damunt de tot, encara que així mateix carreguem amb 
el deure de respectar-la en nosaltres i també de respectar-la en els altres. El 
respecte que un altre mostra per la meva dignitat i jo per la seva fa que la 

La dignitat. La idea 
que ens protegeix 
perquè l’ésser que 
opta a cada instant 
pugui seguir optant

L’altre és un  
equivalent de  
nosaltres  
mateixos i un 
aliat en l’aventura 
d’humanitzar-nos



112 

Editorial 								           Educació Social 68							                                      Educació Social 68	

dignitat deixi de ser una ficció infructuosa i es converteixi en un valor que 
dirigeix ​​i alça les nostres línies d’acció. La dignitat es torna real gràcies a la 
nostra conducta respectuosa amb l’altre i gràcies al fet que l’altre faci el ma-
teix amb nosaltres. Respectar-nos és respectar la nostra condició de criatures 
dignes, respectar el dret a una vida plena que es concreta en una vida que va 
molt més enllà de la satisfacció de les necessitats primàries. Heus aquí el no-
madisme que s’inicia en l’animalitat i es dirigeix ​​a la humanitat. No resulta 
ampul·lós afirmar que som trànsfugues de la nostra pròpia naturalesa. Vivim 
seduïts per la nostra capacitat prometeica.

Cedeixo a la llavors primera dama dels Estats Units, Eleanor Roosevelt30, 
que va presidir la comissió que va formular la Declaració Universal, la res-
posta a la interessant pregunta “on comencen els drets humans?”. “Aquests 
drets comencen en petits llocs, a prop de casa; en llocs tan pròxims i tan 
petits que no són a cap mapa... Si aquests drets no signifiquen res en aquests 
llocs, tampoc signifiquen res en cap altra banda. Sense una acció ciutadana 
coordinada per defensar-los en el nostre entorn, la nostra voluntat de progrés 
a la resta del món serà en va”.

Cooperar per uns mínims, competir per uns 
màxims

La dignitat és una creació ètica de la intel·ligència, una portentosa troballa 
que ha elevat la vida humana fins a cotes impensables i inaccessibles des 
d’angles merament biològics. La Declaració Universal dels Drets Humans 
és un comú denominador per al paisatge humà, els mínims sense els quals 
aquesta dignitat no pot brollar en la vida d’una persona. Sense el compli-
ment íntegre dels drets humans, la dignitat no podria passar de potència 
a acte. Sense els drets civils, els drets socials, econòmics i culturals estan 
buits.  Sense els drets socials, econòmics i culturals, els drets civils estan 
buits.

En  La felicidad paradójica, Guilles Lipovetsky explica molt bé com la 
pobresa no és només la insuficiència de recursos econòmics, sinó viure en 
l’extrema incertesa del dia a dia, sumit en la manca d’autonomia i de projec-
tes. “Quan es mutilen totes les previsions, la pobresa material es viu com una 
manca d’autonomia i de projecte, com una obsessió per sobreviure, com una 
sensació de fracàs i d’enfonsament social31”. En la pobresa, la necessitat de 
supervivència elimina el projecte d’autorealització. Dit amb el vocabulari de 
la filosofia moral. Si no hi ha uns mínims (condicions i béns materials) que 
garanteixin la supervivència, no hi pot haver cap màxim (projectes personals 
d’autonomia). L’article 22 de la Declaració Universal dels Drets Humans 
intueix aquesta condició i la converteix en dret: “Tota persona, com a mem-
bre de la societat, té dret a la seguretat social, i a obtenir, mitjançant l’esforç 

La dignitat és una 
creació ètica de 
la intel·ligència, 
una portentosa 
troballa que ha 

elevat la vida hu-
mana fins a cotes 

impensables i 
inaccessibles des 

d’angles  
merament  

biològics



 113 

Educació Social 68						                                            EditorialEducació Social 68	 Educació social i drets humans

nacional i la cooperació internacional i en conformitat amb l’organització i 
els recursos de cada país, la satisfacció dels drets econòmics, socials i cultu-
rals, indispensables per a la seva dignitat i per al lliure desenvolupament de 
la seva personalitat”.

Quan ens sentim orgullosos de poder proclamar que l’ésser humà posseeix 
dignitat, la capacitat exclusiva en el regne dels éssers vius de construir la 
seva vida d’acord a fins triats per si mateix i no només pels determinismes 
biològics, per defecte s’inclou en la definició la possessió de recursos. Els 
drets humans de segona generació (els econòmics, socials i culturals) els 
plasmen molt clarament. L’article 25 incideix en aquesta idea i la detalla 
per defugir llargues discussions bizantines: “Tota persona té dret a un nivell 
de vida que li asseguri, a ella i a la seva família, la salut i el benestar, i en 
especial l’alimentació, la roba, l’habitatge, l’assistència mèdica i els serveis 
socials necessaris; té, així mateix, dret a la seguretat en cas d’atur, malaltia, 
invalidesa, viduïtat, vellesa o altres casos de pèrdua dels seus mitjans de 
subsistència per circumstàncies independents de la seva voluntat”. Sense una 
mínima comoditat material és impossible desplegar l’autonomia, queda ve-
dat l’accés a una vida plena, s’anul·la la possibilitat que la dignitat floreixi. 
Quan no hi ha una ètica de mínims és impossible aconseguir una ètica de 
màxims (la possibilitat de coronar una vida aconseguida). Però quan l’ètica 
de màxims es desvincula del tot de la consideració vers l’altre, pot posar en 
perill l’ètica de mínims rellegida com el denominador comú que articula la 
col·lectivitat. Necessitem harmonitzar tots dos horitzons per generar sinèr-
gies bidireccionals.

No serveix de res solemnitzar la dignitat que posseïm en tant que som per-
sones si simultàniament deteriorem els drets que la calibren: drets d’ordre 
personal, drets de l’individu en la seva relació amb els grups dels quals for-
ma part, drets de caràcter polític, drets econòmics, socials i culturals, i drets 
que vinculen l’individu amb la societat. Com s’ha argumentat més amunt, 
els drets de la primera generació (drets civils i polítics) són estèrils si no es 
compleixen els de la segona (drets socials, econòmics i culturals: educa-
ció, sanitat, salari digne, protecció contra la desocupació, jubilació, descans, 
lleure, accés al gaudi dels béns culturals). Aquest és el motiu pel qual hi 
ha veus que afirmen que és molt més rellevant el compliment de la totali-
tat dels drets humans que la seva fonamentació. Heus aquí un altre camp 
d’acció inherent als reptes de l’educació social, si “entenem que l’educació 
social promou una societat que eduqui i una educació que socialitzi, a més 
d’ajudar educant a prevenir, compensar i reconduir la dificultat, l’exclusió o 
el conflicte social dels grups i els seus individus32”. O si la destinem, com 
proposa Violeta Núñez, “a la producció d’efectes d’inclusió cultural, social 
i econòmica, dotant els subjectes dels recursos pertinents per resoldre els 
desafiaments del moment històric33”. José Antonio Caride sintetitza aquesta 
abundància d’objectius quan incideix que “l’educació social col·labora ac-
tivament perquè cada persona pugui assolir la seva plena realització com a 
ésser social34”.

No serveix de res 
solemnitzar la  
dignitat que  
posseïm en tant 
que som persones 
si simultàniament 
deteriorem els 
drets que la  
calibren



114 

Editorial 								           Educació Social 68							                                      Educació Social 68	

Apareixen l’empatia i la compassió

En el voluminós assaig Los ángeles que llevamos dentro, el declive de la 
violencia y sus implicaciones, el seu autor, Steven Pinker, advoca per la ve-
rificada tesi que els índexs de violència han baixat extraordinàriament en els 
últims segles35. Pinker busca una causa exògena per explicar aquesta dismi-
nució i per tant la gradual millora en la convivència i en el procés civilitza-
dor. La troballa és sorprenent i lògica alhora. Vàrem millorar notablement 
com a espècie quan va començar a importar-nos el patiment de l’altre. I què 
va passar perquè el dolor del proïsme fos una variable a tenir en compte en 
les nostres indagacions i per extensió en la nostra conducta? L’explicació 
és multifactorial. Pinker argumenta que “l’alfabetització, la urbanització, la 
mobilitat i l’accés als mitjans de comunicació van seguir augmentant als 
segles xix i xx, i a la segona meitat del segle xx va començar a emergir un 
llogaret global que va permetre als individus ésser encara més conscients 
que hi havia altres persones diferents a ells. Igual que la República de les 
Lletres i la revolució de la lectura van ajudar que es dugués a terme la revolu-
ció humanitària del segle xviii, el llogaret global i la revolució electrònica tal 
vegada hagin ajudat a fer avançar la llarga pau, la nova pau i les revolucions 
pels drets del segle xx36”.

A part d’aquests elements medul·lars, Pinker assenyala com a punt troncal 
la invenció de la impremta. La creació de Gutemberg el 1450 va permetre 
l’expansió dels llibres i que la gent pogués posar-se en la perspectiva de 
l’altre gràcies a la lectura de novel·les epistolars. La lectura va eixamplar la 
ment, va esmolar la sensibilitat, va connectar idees, va explicar el patiment 
dels altres, va ampliar el cercle empàtic. Els pensadors de la Il·lustració (les 
idees dels quals, com he apuntat al principi d’aquest article, es basen en 
les dues Declaracions que precedeixen a la Declaració Universal dels Drets 
Humans, la de la Independència dels Estats Units el 1776 i la Declaració de 
l’Home i del Ciutadà de 1789 a França) són fills d’una empatia estimulada 
pel poder evocador dels relats d’altres vides recollides als llibres. Aquesta 
empatia és essencial per a la compassió, el sentiment més radicalment humà, 
o el que més incideix en l’experiència humana.

L’escriptora especialitzada en religió comparada Karen Armstromg, guardo-
nada en la darrera edició amb el Premio Princesa de Asturias de las Ciencias 
Sociales, comenta que la compassió està desacreditada perquè la concebem 
erròniament: “de vegades es tradueix per misericòrdia, que significa que jo 
estic en una situació de privilegi i llavors sento pena per tu. Però la compas-
sió té a veure amb la igualtat. Analitzes el teu cor, penses què et faria mal i no 
ho fas a un altre. Aquesta és la Regla d’Or37”. Adela Cortina ho explica d’una 
manera idèntica a Aporofobia: “La compassió és sobretot el reconeixement 
que l’altre és un igual amb el qual hi ha un vincle que precedeix tot pac-
te38”. I en el seu altre assaig ¿Para qué sirve realmente la ética?, la professo-
ra és rotunda en la rellevància de la compassió en l’acció humana: “un món 

Vàrem millorar 
notablement com 

a espècie quan 
va començar a 
importar-nos el 

patiment de l’altre



 115 

Educació Social 68						                                            EditorialEducació Social 68	 Educació social i drets humans

sense compassió no és habitable per als éssers humans38”. La compassió ens 
vincula als altres des de la consideració d’éssers equivalents.

En el monumental La compasión, apología de una virtud bajo sospecha39 
Aurelio Arteta il·lustra amb claredat que la compassió és el germen de la 
justícia que després s’encarna en institucions. Estic convençut que els drets 
humans van néixer del sentiment de la compassió. Enfront de l’empatia, que 
és una disposició que ens permet entendre el dolor de l’altre, però sense que 
necessàriament estiguem afligits per ell, la tecnologia de la compassió fa que 
el dolor de l’altre ens faci mal, que el seu dolor es converteixi en el nostre do-
lor, que el sofriment contemplat es torni sofriment en qui el contempla. Grà-
cies a aquesta proesa afectiva podem sentir vívidament el dolor del proïsme, 
un punt de partida inevitable per sentir l’impuls d’eradicar-lo mitjançant el 
comportament i la creació d’institucions que s’erigeixin en garants d’una 
vida en la qual la dignitat de qualsevol ésser humà no aparegui delmada. I 
es pot sentir aquest dolor reivindicatiu perquè l’altre és idèntic a mi, perquè 
observo en la seva precarietat la mateixa precarietat que descobreixo en mi, 
perquè tots dos som semblants.

En una altra de les seves obres, Steven Pinker assenyala que “l’evolució 
ens va dotar d’un sentit moral, i hem ampliat el seu cercle d’aplicació en el 
transcurs de la història mitjançant la raó (en comprendre la permutabilitat lò-
gica dels nostres interessos i els dels altres), el coneixement (en descobrir els 
avantatges de la cooperació a llarg termini) i la compassió (en tenir experièn-
cies que ens permeten sentir el dolor de les altres persones)40”. La compassió 
és un sentiment que es fomenta amb l’intercanvi vital i les creacions que els 
éssers humans hem inventat per narrar-nos a nosaltres mateixos (novel·les, 
cançons, obres de teatre, pel·lícules, quadres, assajos, poesies, simfonies, 
etc.) i relatar-hi els nostres desitjos, misèries, alegries, tristeses, pors, espe-
rances, fragilitats, vulnerabilitats, il·lusions, frustracions, projectes, idees, 
vel·leïtats, la tasca quotidiana del món de la vida en què es concreta la nostra 
existència. Qualsevol d’aquestes creacions és la millor manera de saber què 
sent aquell que no sóc jo i amb el qual potser mai creui una paraula per la 
llunyania geogràfica o per la bretxa afectiva.

En Sense ànim de lucre, la filòsofa nord-americana i escrutadora de l’orbe 
sentimental Martha Nussbaum confirma aquesta tesi i anima a rellançar les 
Humanitats en l’oferta curricular en un món farcit de mitjans tecnològics 
però anorèxic de fins41. Situar-nos en la perspectiva estratègica de l’altre és 
substancial per entendre’l, però també per organitzar l’espai, els recursos i 
els propòsits que comparteixo amb aquesta alteritat en tant que som irre-
vocables animals polítics42. El professor de literatura Nuccio Ordine també 
defensa el mateix en l’entendridor i reeixit opuscle La utilidad de lo inútil43. 
Amb l’oxímoron del títol argumenta que el més inútil (per al credo econò-
mic i la seva maximització del benefici exclusivament monetari) és el més 
útil per viure i per conviure bé tots junts. Acabo d’explicar a què aspiren els 
drets humans.

La compassió és 
el germen de la 
justícia que des-
prés s’encarna en 
institucions



116 

Editorial 								           Educació Social 68							                                      Educació Social 68	

De vegades se’ns oblida, però el planeta Terra està habitat per gairebé vuit 
mil milions de persones. Es preveu que per a l’any 2050 la xifra s’elevi a deu 
mil milions. És impossible que el nostre sentiment de la compassió abraci 
totes les persones. L’explicació és senzilla. “L’afecte és el nexe que vincula 
una persona amb una altra a través de la valoració positiva que s’estableix 
entre elles i que es solidifica amb mostres d’afecte i cordialitat44”, allò que 
ens permet tenir en compte l’altre perquè el que li passa ens alegra o ens 
entristeix com si fos propi. Podem compadir-nos d’aquelles persones amb 
les quals tenim una vinculació afectiva, d’aquelles amb les quals compartim 
la substància amb què s’omple el dia a dia, o amb les quals es topen els 
nostres ulls fortuïtament en els dominis del que ens envolta. Tanmateix, que 
no puguem veure ni creuar-nos amb la majoria dels habitants del planeta 
no vol dir que no hi siguin, o que no existeixin per a nosaltres pel fet que ni 
geogràficament ni sentimentalment siguin pròximes. Aquesta circumstància 
ens ha sumit en un seriós problema, però també ens ha permès rastrejar-ne 
la solució.

Allà on no arriba el sentiment, on queda difuminada la irradiació dels llaços 
sentimentals positius de l’afecte, pot arribar el comportament ètic amb 
l’altre, que neix de la reflexió del sentiment après i practicat amb les perso-
nes properes a través del cultiu de l’afectivitat. Racionalitzar aquest magma 
sentimental és accedir al territori de l’ètica. Es comprèn així que l’ètica sigui 
la racionalitat aplicada a la conducta, “la recerca de la millor manera possi-
ble de viure, recerca de la millor vida possible, però vida humana, és a dir, 
compartida45”. Els esquemes cognitius i emocionals s’acomoden per formar 
un entramat afectiu de naturalesa individual, però el propietari viu la seva 
existència incrustant-la irrevocablement en una realitat social. Alguns autors 
com Gardner denominen aquest exercici com a intel·ligència ètica, d’altres 
com Lipman li donen la cobertura conceptual de pensament ètic.

En tots els casos el propòsit és similar. És difícil que senti afecte per aquell 
que no conec, però això no és obstacle perquè em comporti amb ell d’una 
manera afectuosa (el comportament no es redueix al tracte, també i sobretot 
afecta les decisions que adopto, i les seves conseqüències impacten direc-
tament o indirectament en els altres). On no arriba el sentiment, arriba la 
virtut, que és l’equivalent nominal als valors en la nomenclatura contem-
porània. Aquí caldria apuntar ràpidament que en aquesta accepció el valor 
és un criteri per promoure conductes i metes desitjables per a la construcció 
d’una convivència amable i plena per a tots els seus participants. Dit d’una 
altra manera, el criteri per a l’educació de ciutadans amb accés a triar una 
vida plena orquestrada pels mínims comunals però segons els màxims indi-
viduals.

El sentiment es maneja en les distàncies curtes, però la virtut, que és l’acció 
nascuda de la reflexió sobre els sentiments que és bo sentir per organitzar la 
nostra condició d’existències abraçades a altres existències, no troba limita-
cions en cap dels cercles no empàtics en els quals sense, tanmateix, sí es des-

Allà on no arriba 
el sentiment, on 

queda difuminada 
la irradiació dels 
llaços sentimen-

tals positius de 
l’afecte, pot arribar 

el comportament 
ètic amb l’altre

On no arriba el 
sentiment, arriba 

la virtut



 117 

Educació Social 68						                                            EditorialEducació Social 68	 Educació social i drets humans

plega la vida humana. La bona notícia és que aquesta virtut es pot articular i 
promocionar gràcies a la plasticitat i educabilitat humanes, i aquí és on inci-
deixen les disciplines que malden per estudiar la nostra condició d’animals 
socials per afinar-la. Aquesta virtut arriba a la seva culminació quan es tracta 
els altres amb el respecte que es mereixen en tant que són valuosos perquè 
posseeixen dignitat i posseeixen dignitat en tant que són valuosos perquè són 
éssers humans copartícips en la cura d’humanitzar-nos tots.

Ens endinsem en un meravellós bucle prodigiós d’una enorme incidència 
per a la conducta ètica. La nostra autonomia, que avala la nostra condició de 
subjectes ètics pel fet de poder determinar com comportar-nos, ens fa me-
reixedors de dignitat, i precisament triar un comportament en què es respecti 
aquesta dignitat per sobre de totes les coses tant en nosaltres com en els altres 
s’erigeix ​​en el moment més elevat de l’autonomia, i també en la culminació 
de l’expressió ètica. Com a realitat jurídica i valor compartit, en abrillantar 
la dignitat en l’altre, la dignitat pren una brillantor simultània en qualsevol 
de nosaltres. Quan l’hàbit de tractar l’altre amb dignitat es repeteix, llavors 
es transforma en sentiment. Accediríem llavors a la fraternitat esmentada en 
el primer article de la Declaració. Un sentiment ineludible per sentir i capir 
que formem part de la família humana i que aquesta vida familiar sempre es 
troba en un trànsit permanent cap allò desitjable.

José Miguel Valle
Docent de la Escuela Sevillana de Mediación

Filòsof i escriptor
espaciosumanocero@gmail.com

Bibliografia

Aristóteles (2005). Política. Introducció i traducció de Pedro López Barja 
de Quiroga i Esther García Fernández. Madrid: Ediciones Itsmo.
Arteta, Aurelio (1996). La compasión, apología de una virtud bajo sospe-
cha. Barcelona: Paidós.
Boladeras, Margarita (2010). (ed.). ¿Qué dignidad? Barcelona: Editorial 
Proteus.
Camps, Victoria (2011). El gobierno de las emociones. Barcelona: Herder 
editorial.
Camps, Victoria (2005). La voluntad de vivir: las preguntas de la bioética. 
Barcelona: Ariel.
Caride, José Antonio (2005). Las fronteras de la pedagogía social: pers-
pectivas científica e histórica. Barcelona: Gedisa.
Carrillo Salcedo, Juan Antonio (2009). Dignidad frente a barbarie: los 
Derechos Humanos cincuenta años después. Madrid: Trotta.
Cortina, Adela (1995). Ética civil y religión. Madrid: PPC.



118 

Editorial 								           Educació Social 68							                                      Educació Social 68	

Cortina, Adela (2013). ¿Para qué sirve realmente la ética? Barcelona: Pai-
dós.
Elias, Norbert (2009). El proceso de civilización. Investigaciones socioge-
néticas y psicogenéticas. Mèxic: Fondo de Cultura Económica.
Etxeberría, Xabier (1994). El reto de los Derechos Humanos. Sal Terrae, 
Maliaño.
Ferrero, Jesús (2009). Las experiencias del deseo, Eros y misos. Barcelona: 
Anagrama.
Lobato, Abelardo (1997). Dignidad y aventura humana. Salamanca: Edi-
torial San Esteban.
Lipovetsky, Guilles (2007). La felicidad paradójica. Barcelona: Anagrama.
Marina, José Antonio; Bernabéu, Rafael (2007). Competencia social y 
ciudadanía. Madrid: Alianza.
Marina, José Antonio; Rodríguez de Castro, María Teresa (2012). El 
bucle prodigioso. Barcelona: Anagrama.
Marina, José Antonio; De la Valgóma, María (2001). La lucha por la dig-
nidad: teoría de la felicidad política. Barcelona: Anagrama.
Marina, José Antonio (1995). Ética para náufragos. Barcelona: Anagrama.
Marina, José Antonio (amb la col·laboració de Mariola Lorente Arroyo i 
María Teresa Rodríguez de Castro) (2017). El bosque pedagógico y cómo 
salir de él. Barcelona: Ariel.
MacIntyre, Alasdair (2001). Animales racionales y dependientes: por qué 
los seres humanos necesitamos las virtudes. Barcelona: Paidós.
Núñez, Violeta (1999). Pedagogía social. Cartas para navegar en el nuevo 
milenio. Buenos Aires: Santillana.
Nussbaum, Martha (2010). Sin fines de lucro. Por qué la democracia nece-
sita de las humanidades. Madrid: Katz Editores.
Ordine, Nuccio (2013). La utilidad de lo inútil. Madrid: Acantilado.
Ortega Esteban, José [coord.] (1999). Educación Social Especializada. 
Barcelona: Ariel.
Pico della Mirandola, Giovanni (2004). Discurso sobre la dignidad del 
hombre. Mèxic: Universidad Nacional Autónoma de México.
Pinker, Steven (2012). Los ángeles que llevamos dentro, el declive de la 
violencia y sus implicaciones. Barcelona: Paidós.
Pinker, Steven (2003). La tabla rasa. La negación moderna de la naturale-
za humana. Barcelona: Paidós.
Rey Pérez, José Luis (2011). El discurso de los Derechos Humanos. Una 
introducción a los Derechos Humanos. Madrid: Universidad Pontificia de 
Comillas.
Savater, Fernando (1982). Invitación a la ética. Barcelona: Anagrama.
Savater, Fernando (2002). Pensamientos arriesgados. Madrid: La esfera 
de los libros.
Savater, Fernando (2002). Ética y ciudadanía. Monte Ávila Editores Lati-
noamérica.
Torralba Roselló, Francesc (2005). ¿Qué es la dignidad humana? Ensa-
yo sobre Peter Singer, Hugo Tristam Engelhardt y John Harris. Barcelona: 
Herder Editorial.



 119 

Educació Social 68						                                            EditorialEducació Social 68	 Educació social i drets humans

Valle González, José Miguel (2016). La capital del mundo es nosotros, un 
viaje multidisciplinar al lugar más poblado del planeta. Sevilla: CulBuks.
Valle González, José Miguel (2017). La razón también tiene sentimientos, 
el entramado afectivo en el quehacer diario. Sevilla: CulBuks.
Valle González, José Miguel (2018). El triunfo de la inteligencia sobre la 
fuerza. Una ética del diálogo. Sevilla: CulBuks.
París, Carlos (2000). El animal cultural, biología y cultura en la realidad 
humana. Barcelona: Crítica.
Sennet, Richard (2003). El respeto: la dignidad del hombre en un mundo de 
desigualdad. Barcelona: Anagrama.

1	�������������������������������������������������������������������������������������  Aquest és el començament del primer article de la Declaració Universal dels Drets Hu-
mans.

2	 Savater, Fernando (2002). Ética y ciudadanía. Monte Ávila Editores Latinoamérica, p. 14.
3	 Torralba Roselló, Francesc (2005). ¿Qué es la dignidad humana? Ensayo sobre Peter Sin-

ger, Hugo Tristam Engelhardt y John Harris. Barcelona: Herder Editorial, p. 11-16.
4	 Rey Pérez, José Luis (2011). El discurso de los Derechos Humanos. Una introducción a los 

Derechos Humanos. Madrid: Universidad Pontificia de Comillas, p. 40.
5	 Les tres fórmules de l’imperatiu categòric de Kant apareixen a la Crítica de la Razón Prác-

tica, publicada per primera vegada el 1788.
6	 Jonathan Haidt és un psicòleg social nord-americà. La seva idea de les quatre famílies de 

sentiments en funció de com l’altre es relacioni amb l’altruisme (castigar els tramposos, 
recompensar l’altruisme, ajudar el necessitat i evitar l’engany i reparar els seus efectes) està 
extreta de l’assaig de Steven Pinker La tabla rasa. La negación moderna de la naturaleza 
humana. Paidós. Barcelona, 2003, p. 398.

7	 Xabier Etxeberría. Por una ética de los sentimientos en el ámbito público. Citat per Victoria 
Camps a El gobierno de las emociones. Herder, Barcelona, 2011.

8	 Cortina, Adela (1995). Ética civil y religión. Madrid: PPC, p. 70-71.
9	 Aquesta és la idea prioritaria de la Política de Aristóteles.
10	 Valle González, José Miguel (2018). El triunfo de la inteligencia sobre la fuerza. Una ética 

del diálogo. Sevilla: CulBuks, p. 39.
11	 Rosa, Antonio. Ciudad, ciudadanía y educación social. Del llibre col·lectiu Voces de la 

educación social, coordinat per Segundo Moyano Mangas i Jordi Planella Ribera. Editorial 
UOC. Barcelona, 2011, p. 296.

12	 El Manifest Russell-Einstein és un text redactat pel filòsof Bertrand Russell i recolzat per 
Albert Einstein. Es va signar el 9 de juliol de 1955 a Londres.

13	 Aquesta colpidora dada l’aporta el mateix Bertrand Russell al Manifest.
14	 Savater, Fernando (2002). Pensamientos arriesgados. Madrid: La esfera de los libros.
15	 Francesc Torralba, op. cit., p. 26 i 27.
16	 Jacques Maritain (18882-1973), filòsof francès, exponent de l’humanisme cristià.
17	 Alasdair MacIntyre (1991). Después de la virtud, Crítica.
18	 Marina, José Antonio; De la Valgóma, María (2001). La lucha por la dignidad: teoría de la 

felicidad política. Barcelona: Anagrama, p. 163.
19	 Marina, José Antonio; Rodríguez de Castro, María Teresa (2012). El bucle prodigioso. 

Barcelona: Anagrama, Tesis 33.
20	 Valle González, José Miguel (2017). La razón también tiene sentimientos, el entramado 

afectivo en el quehacer diario. Sevilla: CulBuks.
21	 Aquesta taxonomia binària es pot veure així mateix a l’obra de Jesús Ferrero Las experi-

encias del deseo, Anagrama, 2009. L’autor separa en dues les grans experiències humanes, 
l’amor i l’odi, i al seu torn les bifurca en amor a nosaltres mateixos i als altres, i en odi a 



120 

Editorial 								           Educació Social 68							                                      Educació Social 68	

l’altre i odi a nosaltres mateixos. Per a catalogacions més ramificades de l’arbre genealògic 
sentimental es pot consultar l’emblemàtica obra Teoría de los sentimientos de Carlos Cas-
tilla del Pino. 

22	 París, Carlos (2000). El animal cultural, biología y cultura en la realidad humana. Barce-
lona: Crítica.

23	 Camps, Victoria (2011). El gobierno de las emociones. Barcelona: Herder editorial. ������Aques-
ta obra va ser guardonada amb el Premio Nacional de Ensayo 2012.

24	 Giovanni Pico della Mirandola (2004). Discurso sobre la dignidad del hombre. México: 
Universidad Nacional Autónoma de México, p. 14.

25	 Aquesta és la idea que defensa Victòria Camps a La voluntad de vivir. Estamos condenados 
a preguntarnos ¿qué debo hacer?

26	 Seguint amb l’expressió del títol de l’obra de Jesús Ferrero.
27	 Valle, José Miguel. (2016). La capital del mundo es nosotros, un viaje multidisciplinar al 

lugar más poblado del planeta. Sevilla: CulBuks.
28	 Marina, José Antonio (2017). El bosque pedagógico y cómo salir de él. Barcelona: Ariel, p. 

259.
29	 Elionor Rooselvelt va presidir entre 1947 i 1951 la Comissió de Drets Humans que va 

redactar la Declaració Universal. Escriptora i política, va ser també la dona del president 
nord-americà Franklin Delano Roosevelt.

30	 Lipovetsky, Guilles (2007). La felicidad paradójica. Barcelona: Anagrama, p. 190.
31	 Ortega Esteban, José (coordinador) (1999). Educación social especializada, concepto y 

profesión, Capítulo I. Barcelona: Ariel, p. 19.
32	 Núñez, Violeta (1999). Pedagogía social. Cartas para navegar en el nuevo milenio. Bue-

nos Aires: Santillana, p. 26.
33	 Caride, José Antonio (2005). Las fronteras de la pedagogía social: perspectivas científica 

e histórica. Barcelona: Gedisa, p. 57.
34	 Pinker, Steven (2012). Los ángeles que llevamos dentro, el declive de la violencia y sus 

implicaciones. Barcelona: Paidós.
35	 Steven Pinker, op. cit. p. 897.
36	 Entrevista realitzada per Blanca A. Gutiérrez. Revista Mercurio, número 196, desembre, 

2017, p. 9.
37	 Cortina, Adela (2017). Aporofobia, el rechazo al pobre. Un desafío para la democracia. 

Barcelona: Paidós.
38	 Cortina, Adela (2013). ¿Para qué sirve realmente la ética? Barcelona: Paidós, p. 21.
39	 Arteta, Aurelio (1996). La compasión, apología de una virtud bajo sospecha. Barcelona: 

Paidós.
40	 Pinker, Steven (2003). La tabla rasa. La negación moderna de la naturaleza humana. 

Barcelona: Paidós, p. 282.
41	 Nussbaum, Martha (2010). Sin fines de lucro. Por qué la democracia necesita de las huma-

nidades. Madrid: Katz Editores.
42	 En la seva Política, Aristòtil va encunyar la cèlebre reflexió “l’home és un animal polític 

per naturalesa”, però va afegir-hi una coda que no ha gaudit de tanta notorietat, i que no 
obstant això és medul·lar per entendre la totalitat del pensament de l’estagirita: “i qui es 
pensi que no ho és, o és un déu o és una bèstia”.

43	 Ordine, Nucio (2013). La utilidad de lo inútil. Madrid: Acantilado.
44	 Valle, José Miguel, op. cit., p. 27.
45	 Definició de Fernando Savater extreta de Pensamientos arriesgados. La esfera de los li-

bros. Madrid, 2012.


