MEDEA: HECHICERA'Y MADRE ASESINA
MEDEA: SORCERESS AND KILLER MOTHER

Mercedes Madrid

Doctora en Filologia clésica

RESUMEN

Aunque el abanico de personajes femeninos creado por el imaginario masculino griego es muy amplio,
no es facil encontrar la figura de la «bruja». Medea es el personaje mds parecido a una maga que
podemos encontrar en la mitologia griega, si bien la complejidad de esta figura va mucho més alla
de la de simple hechicera, no sélo en la tradicién mitica, sino fundamentalmente en la recreacién y
ambivalencia del personaje que construyé Euripides en la tragedia que lleva su nombre, donde estén
presentes, entre ofras, cuestiones tales como la distinta valoracién de la maternidad y la paternidad en
Grecia, la imposible gloria femenina o los peligros de la androginia, cuando una muijer, sin renunciar
a su feminidad, actéa como un hombre. Esta ponencia trata de evidenciar la riqueza de esta figura
mitica y las mdltiples lecturas que, en nuestra época, se han hecho de Medea como heroina trdgica y
madre asesina de sus hijos.

Palabras clave: Medea, madre asesina, bruja, androginia, gloria femenina.

ABSTRACT

Despite the wide range of prominent female characters created by male Greek imagery, finding the
figure of the «witch» is not easy. Thus, the character of Medea is the closest to a magician that can be
found in Greek mythology. However the complexity of this figure goes far beyond that of the simple
sorceress, not only in the mythical tradition, but essentially in the recreation and ambivalence of the
character constructed by Euripides in the tragedy that takes her name. In this tragedy, we find, among
others, questions such as the different valuation of maternity and paternity in Greece, the impossible
feminine glory or the dangers of androgyny; when a woman, without resigning her femininity, acts as a
man. This paper tries to shed light upon the richness of this mythical figure and the multiple readings of

Dossiers Feministes, 13, 2009, 29-44.

DE BRUJAS A SIRENAS: 5 FIGURAS DEL MAL ¢

29



MERCEDES MADRID
MEDEA: HECHICERA Y MADRE ASESINA

30

Medea that have been made in our time as a tragic heroine and murderer of her own children.
Key words: Medea, murderer mother, witch, androgyny, feminine glory.

SUMARIO:
— La figura de Medea en la tradicién mitica. — La madre asesina de sus hijos. — La Medea de Euripides.
— Ser madre en Grecia. - La compleja dualidad de Medea

La figura de Medea en la tradicion mitica

En lineas generales, se puede afirmar que tanto la magia como los milagros son poco
frecuentes en la mitologia griega. Es cierto que en ella existen seres fantdsticos y no estdn
ausentes los prodigios, pero su aparicién va acompanada de una clara renuencia a violentar
las leyes de la naturaleza y siempre obedecen a un cierto tipo de I6gica. El caso de Hefesto,
una de las pocas divinidades del panteén olimpico asociada con la magia, lo ilustra bien,
ya que sus prodigios estén intimamente asociados a su habilidad metalirgica y su magia se
manifiesta sobre todo en su capacidad para crear autématas (sirvientes, fuelles o tripodes),
que le ayudan en sus tareas de fragua y cuya movilidad obedece a la légica del poder de
este dios para atar (inmovilizar) y desatar (poner en movimiento).

Esta escasa recurrencia a las précticas mdgicas probablemente estd en relacién con
dos hechos. Por una parte, con la temprana recreacién literaria de que fueron objeto en
Grecia los relatos miticos y con la labor sistematizadora del mundo divino llevada a cabo
por los poetas épicos'; el resultado fueron unos dioses de personalidad claramente perfilada
y un ajuste del mundo religioso a la dimensién humana que alejé de los griegos la creencia
de que la naturaleza estaba regida por seres maléficos e incomprensibles que acechaban
con sus poderes malignos la vida de los humanos. Y por otra, con la circunstancia de que
en la religién griega convivan en una cierta armonia, aunque no exenta de tensiones, dos
estratos de religiosidad, una de cardcter cténico y ofra de carécter celeste, gracias a lo
cual los poderes oscuros y maléficos, incluida la estirpe maldita de los hijos de la Noche,
aparecen sometidos e integrados en el orden olimpico impuesto por Zeus, de tal manera
que incluso Hécate es alabada por Hesiodo como una diosa benefactora de la humanidad

1. Herédoto Il, 53, 2.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 29-44.



y no aparece asociada con las sombras y la hechiceria hasta el s. V a.C. Y asi, aunque la
magia estd presente en la Odisea en un personaje temible que con sus bebedizos convierte
a los compafieros de Odiseo en animales, el héroe consigue salir indemne de ellos gracias
a los consejos y al antidoto que le proporciona el dios Hermes, hasta el punto de que Circe
no sélo renuncia a usar sus poderes mdgicos contra Odiseo, sino que le ofrece un descanso
placentero en medio de su infortunado vagar y le presta una gran ayuda al prevenirle de
los futuros peligros que le acechan, cuando, a su pesar, Odiseo reemprende su viaje. De ahi
que lo més parecido a una bruja que con una cierta entidad mitica pueda encontrarse en la
mitologia griega sea la figura de Medea.

La biografia de Medea, como la de cualquier otro personaje mitoldgico griego, esta
compuesta por distintas tradiciones, a veces contradictorias, que se ensamblan en torno a
dos nicleos: una serie de relatos sobre expediciones marinas a lugares lejanos y una historia
de Corinto relacionada con el culto que en esta ciudad se rendia a los hijos de Medea y
Jasédn, segin la cual Eetes, padre de Medea y rey de la Célquide, era oriundo de Corinto.
En su origen, la figura de Medea, asociada a la leyenda de los Argonautas, responde a
una tipologia frecuente, conocida también en relatos de ofras culturas: la joven princesa
enamorada que ayuda al héroe que llega a su pais para destruir un monstruo o conseguir
un tesoro, o ambas cosas a la vez, y que llevada por el amor no duda en traicionar a su
familia y su pais para luego ser abandonada por el héroe?. Pero Medea no es sélo una
joven princesa de la Célquide, sino también una experta hechicera® hija de la ocednide
Idia («La que sabe») y pertenece a una estirpe que desciende por via paterna del Sol y
que cuenta entre sus parientes a figuras femeninas tan poderosas como la misma Circe o
Pasifae, esposa del rey Minos y madre del Minotauro, ambas hermanas de su padre Eetes.
De ahi que su amor por el bello extranjero Jasén y la vulnerabilidad a la que el mismo la
va a exponer en el futuro, tenga que ser, en la versién de Apolonio de Rodas, obra de los
dioses, concretamente de Hera, una de las diosas protectoras del héroe. Medea, a cambio
de la promesa de matrimonio, ayudard a Jasén con sus hechizos a robar el vellocino de
oro de diversas maneras: suministrdndole, primero, el ungiento que le haré invulnerable al
fuego que expelen por su nariz los toros de pezufias de bronce que Eetes le ordena uncir al
yugo; indicdndole, asi mismo, la manera de librarse de los hombres armados que nacerdn
de los dientes del dragén que debe sembrar; vy, finalmente, durmiendo con sus hechizos al

2. Tal es el caso también de Ariadna, hija del mitico rey de Creta Minos, que ayudé a Teseo a matar al Minotauro, huyendo con él
para ser abandonada por éste en la isla de Naxos. Ariadna, por otra parte, es prima hermana de Medea, puesto que su madre
Pasifae es hermana del rey Eefes.

3. Para la disociacién del personaje de Medea en una bella joven enamorada y una bruja experta en pécimas y encantamientos, cf.
M. Garcia Teijeiro, «La figura de la maga...».

Dossiers Feministes, 13, 2009, 29-44.

DE BRUJAS A SIRENAS: 5 FIGURAS DEL MAL ¢

31



MERCEDES MADRID
MEDEA: HECHICERA Y MADRE ASESINA

32

dragén que custodia el vellocino de oro. Pero, cuando ya en su huida de la Célquide en la
nave Argos, estén a punto de ser alcanzados por Eetes, Medea no recurre a la magia, sino
a un crimen terrible: da muerte a su hermano Apsirto que se habia llevado como rehén, y va
arrojando al mar los trozos de su cadéver despedazado para poder escapar mientras Eetes
lleno de dolor se ve obligado a demorarse al tener que recogerlos y darles sepultura. En el
camino de regreso a Grecia, Medea sigue prestando su ayuda a Jasén al desactivar, por
ejemplo, a Talo, el gigante de bronce que protegia la isla de Creta e impedia que ningln
extranjero desembarcara en ella. Cuando finaliza el viaje y llegan a lolco, Jasén recurre de
nuevo a la magia de Medea para vengarse de su tio Pelias que no solo se niega a cumplir
su promesa de devolver el trono a Esén, padre de Jasén, a cambio del vellocino, sino que
habia sido el causante del suicidio de éste*. Medeaq, en presencia de las hijas de Pelias [y
del mismo Pelias en ofras versiones), tras matar y trocear un viejo carnero, lo hierve en un
caldero del que milagrosamente lo saca convertido en un joven cordero, tras lo cual les
promete aliviar los achaques de Pelias y rejuvenecerlo de igual modo. Confiadas en ello las
Peliades, con el consentimiento de su padre, le dan muerte, lo trocean y hierven sus pedazos
en el caldero, pero el milagro no se repite ante el espanto de éstas. Los habitantes de lolco,
horrorizados por este crimen, expulsan a Medea y Jasén que se refugian en Corinto. Allf
tienen varios hijos y viven unos afios tranquilos y felices hasta que a Jasén se le presenta la
oportunidad de casarse con Glauce (Credsa en otras versiones), la Gnica descendiente del
rey Creonte. Ante este ventajoso matrimonio, puesto que conlleva la expectativa de suceder
a Creonte en el trono de Corinto, Jasén repudia a Medea y, a continuacién, Creonte decreta
su expulsién por miedo a que cause algin mal a Glauce. Medea, despechada, reacciona y
logra con sus hechizos la muerte del rey y de su hija, lo que tiene como consecuencia que
sus hijos sean lapidados por los corintios, si bien ella consigue huir a Atenas. Alli Medea se
casa con el rey Egeo del que tiene un hijo, Medo. Pero por tratar de envenenar a Teseo, hijo
de una relacién anterior de Egeo con Etra, es desterrada regresando a la Célquide, donde
consigue devolverle el trono a su padre que le habia sido arrebatado y alli acaba su vida
como mortal®.

Como se ve, en la tradicién mitica la figura de Medea va adquiriendo complejidad
conforme se van acumulando en torno a su personalidad elementos contradictorios: es
una hija que traiciona a su padre, una hermana fratricida, una extranjera que pretende el
status de una esposa griega, una mujer que actia como un peligroso oponente para sus

4. Ovidio da ofra versién, segin la cual Esén no murié sino que fue rejuvenecido por Medea.
5. Sobre la inmortalidad de Medea hay varias versiones. Una de ellas cuenta que, fras su muerte, es llevada a la isla de los
Bienaventurados donde se casa con Aquiles.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 29-44.



enemigos masculinos, una madre que acarrea la muerte a sus hijos o una maga poderosa
que tiene que sufrir humillaciones y destierros. Este cimulo de contradicciones evidencian la
incompatibilidad de la condicién de Medea como hechicera extranjera, poderosa y reputada
por sus conocimientos®, con el discreto papel asignado a una esposa en la sociedad griega,
cuya mejor alabanza, segun Pericles, es que nadie hable de ella ni para bien ni para mal”. Por
ofra parte, las hierbas con las que Medea confecciona sus hechizos deben ser recolectadas
en la naturaleza salvaje?, lejos de los campos cultivados que rodean las ciudades, espacios
peligrosos para los hombres e impensables de ser frecuentados por sus recatadas esposas,
pero que, por el contrario, a Medea le proporcionan la fuente de su poder y le dificultan su
permanencia continuada en una ciudad. En alguna de las tradiciones que nos han llegado?
la madre de Medea y de Circe es Hécate, hija de Perses, una maga poderosa y asesina de
hombres que pasaba su vida recorriendo las montafias tadricas en Tracia donde recogia sus
venenos y cazaba a sus victimas. De igual modo, el uso del arte culinario que hace Medea
nada tiene que ver con el de las mujeres griegas, a quienes les estaba vedado la preparacién
de la carne, ya que ésta sélo se consume en Grecia en el &mbito del sacrificio sangrante y
los Gnicos que pueden hacer uso del cuchillo y el caldero son los hombres, puesto que sélo a
ellos les estd permitido sacrificar y derramar la sangre de las victimas'©. Todo ello, pues, aleja
a Medea de las mujeres griegas y la sitéa en el dmbito masculino con nefastas consecuencias
para Jasén, a pesar de las alabanzas que recibe en la poesia de Pindaro!' como «salvadora
de héroes», pero también para ella misma. En este fracaso de Medea como esposa y madre
y en su regreso a la Célquide se puede percibir también una caracteristica que el imaginario
griego atribuye al clima de Asia, el cual, por el principio de polaridad que rige las relaciones
entre hombres y mujeres, debilita y feminiza a los hombres en la misma medida en que
hace poderosas y viriles a sus mujeres. Por ello los griegos situaban en los confines de Asia
el pais de las Amazonas, mujeres expertas en la guerra y enemigas del matrimonio, en la
misma medida en que también Medea lo es por sus conocimientos y su magia, dificilmente
compatibles, como se ha visto, con el papel de una esposa griega. No deja de ser indicativo
a este respecto el que en las diversas tradiciones miticas los hijos de Medea sean siempre

6. Pindaro califica su sabiduria de métis (Ol. XIll, 18-22), término griego que designa la inteligencia astuta, capaz de imponerse,
mediante tretas e ingenio, en cualquier situacién y de encontrar la salida para cualquier adversidad, si bien en el caso de Medea
el ingenio y el recurso al engafio son sustituidos por sortilegios, pécimas y otros poderes oscuros. Para lo referente a los valores
de la métis cf. M.Detienne - J.P.Vernant Las artimafias ... Para lo referente a la sabiduria de Medea cf. Juan Antonio Lépez Férez
«Nueva lectura...».

7. Esta es la afirmacién que Tucidides (Il,45) pone en boca de Pericles en su famoso Epitafio.

8. Para esta cuestién, cf. Jennine Carlier, «Los Argonautas», en |.Bonnefoy, Diccionario... Il, p.329.

9. Diodoro, IV 45 y ss.

10. Sobre esta cuestion, cf. M.Detienne y J.P.Vernant, «La cuisine ...» pp. 189-190.
11. Pindaro, Ol. Xlll, 54.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 29-44.

DE BRUJAS A SIRENAS: 5 FIGURAS DEL MAL ¢

33



MERCEDES MADRID
MEDEA: HECHICERA Y MADRE ASESINA

34

varones y que en todas se vea privada de ellos, bien porque perezcan o bien porque los
pierda, lo que en cierta medida se puede ver como un equivalente al rechazo sistemdtico
de los hijos varones que caracteriza a las Amazonas. En este mismo sentido, es de destacar
el que los actos de hechiceria de Medea casi siempre estén relacionados con la capacidad
procreadora de sus oponentes varones, lo que hace que el personaje de Medea resulte tan
amenazador para los padres y su descendencia masculina. No en vano Jasén la compara
con Escila, un monstruo femenino metamorfoseado por Circe y rodeada de perros nacidos
de sus ingles que devoran todo lo que estd a su alcance, una imagen terrible del riesgo de
castracién que una feminidad poderosa puede acarrear para los hombres. Y, en efecto, para
Jasén las acciones de Medea equivalen a una castracién ya que lo privan de sus hijos y de
toda posibilidad de una nueva descendencia.

La madre asesina de sus hijos

La dualidad que habitaba en la Medea de la tradicién mitica la hacia un personaje
especialmente apropiado para encarnar a un héroe trdgico, cuya esencia se construye
precisamente a base de ambigiedad y ambivalencia. Y, asi, la complejidad y la fascinacién
que todavia hoy despierta Medea nacen del tratamiento que recibié en la tragedia de
Euripides que lleva su nombre, donde el poeta recrea una figura en la que hace patentes
contradicciones tales como la de una mujer que se sirve en sus discursos de las argumentaciones
y el lenguaje masculino del I6gos, la de una esposa barbara que expone como un filésofo
griego la contradictoria situacién de las mujeres atenienses, la de una mujer enamorada que
se resiste a aceptar que su condicién de madre la aleja del erotismo, la de una mente licida
invadida por la sinrazén de la locura o la de una madre amante que asesina de sus hijos. A
Euripides no parece que le interesara demasiado la condicién de maga de Medea, aunque
los sortilegios estan presentes en el mortifero ungiento con el que impregna el velo nupcial
y la corona que envia como regalo de buena voluntad a su rival Glauce y, sobre todo, en su
espectacular huida de Corinto en el carro conducido por dragones que le envia su abuelo
el Sol. La gran innovacién de Euripides fue hacer que Medea asesinara a sus hijos de forma
premeditada y voluntaria para vengarse del repudio de Jasén'?. Y es precisamente en su
condicién de madre asesina como Medea pasé a la tradicién occidental, si bien no tanto por
la tragedia de Euripides como por la de Séneca que privé de todas sus contradicciones al
personaje euripideo y enfatizé hasta el limite la maldad y la furia asesina de Medea, de tal

12. Un escoliasta de Euripides atribuye esta innovacién al hecho de que los corintios habian pagado al poeta para que les eximiera
de la culpa de haber matado a los hijos de Medea e imputara el crimen a la misma.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 29-44.



manera que su figura, a pesar de ser recibida durante la Edad Media como la de una temible
hechicera, en los siglos siguientes se constituyé en el arquetipo de la madre asesina, lo que
obligé a los autores de las sucesivas recreaciones literarias a recurrir, para dar una cierta
légica a un crimen considerado tan antinatural, o bien al suicidio o bien a la demencia'®. Sin
embargo, conviene aclarar que en la mitologia griega el referente de la madre asesina no es
Medea sino Procne, una princesa ateniense, que, para vengarse de su marido Tereo por la
violacién y mutilacién de su hermana Filomela, maté a ltis, el hijo de ambos, y ayudada por
su hermana se lo sirvié de comida. Es cierto que en nuestros dias cuesta trabajo encontrar
las razones que puedan justificar la existencia de una figura tan extrema como ésta en la
mitologia griega'#, si bien es preciso sefialar que la misma no causaria probablemente el
mismo espanto en la Grecia antigua que en la actualidad, y asi Procne no purga su culpa
en el Hades con un castigo ejemplar como el de los grandes transgresores, sino que los
dioses atendieron las siplicas de ella y su hermana cuando eran perseguidas por Tereo y
las convirtieron en aves para que pudieran escapar. Esta relativa exculpacién se explica
por la ambigiedad que caracterizaba el status de la maternidad en la Grecia antigua. Por
un lado, se consideraba a los hijos como una parte del cuerpo de la madre'®, unidos a ella
por un vinculo que es presentado como un lazo terrible (deindn'®), cuya materia son los
dolores del parto y el sufrimiento que se inicia en el embarazo y culmina en el duelo tras la
muerte del hijo; pero, por ofro, la maternidad no tenia en Grecia la suficiente entidad como
para que existiera en el mundo divino una diosa cuyo campo de actuacién fuera éste, ya
que Deméter, la madre por excelencia del panteén griego, lo es de una hija, Perséfone o
Core, a la que estd unidad por un amor tierno y correspondido del que precisamente estdn
excluidas la figura del padre o la de los hijos / hermanos. Esta ambigiedad se explica, a su
vez, porque en Grecia la importancia social recaia en la paternidad, no en la maternidad,
y por eso se consideraba a los hijos propiedad de los padres, pues se estimaba que eran
fruto exclusivo de la semilla que en el acto sexual deposita el padre en el vientre materno,
concebido como un simple receptaculo que la acoge y la hace fructificar. Este papel tan
secundario del Gtero femenino no sélo encuentra su justificacién en la literatura'”, sino en una

13. En la perspectiva patriarcal todo acto femenino de autonomia y autoafirmacién es atribuido a la desmesura, a la aberracién o a
la locura. Asi en ciertas teorias psicoanaliticas la feminidad es un continente negro, fuera del alcance de la razén.

14. Para esta cuestién, cf. N.Loraux, Las madres..., pp. 51-51

15. Los hijos son «obra» de las madres, ya que el amor materno tiene un cardcter marcadamente fisico: un hijo es para una madre
como un diente u ofra excrecencia.

16. Euripides, Fenicias 355-6.

17. En Las Euménides de Esquilo Apolo en su defensa del matricida Orestes hace la siguiente afirmacién: «No es la que llaman
madre la que engendra al hijo, sino que es sélo la nodriza del embrién recién sembrado. Engendra el que fecunda, mientras
que ella sélo conserva el brote -sin que por ello dejen de ser extrafios entre si-, con tal de que no se lo malogre una deidad»,
(Euménides 658-61) Seguimos para la traduccién de Esquilo el texto de B.Perea Morales).

Dossiers Feministes, 13, 2009, 29-44.

DE BRUJAS A SIRENAS: 5 FIGURAS DEL MAL ¢

35



MERCEDES MADRID
MEDEA: HECHICERA Y MADRE ASESINA

36

teoria de la concepcién respaldada por el propio Aristételes'®, coherente, por otra parte, con
un suefio especialmente querido del imaginario masculino griego plasmado en los mitos que
hablan de una etapa de la humanidad en la que no existian las mujeres y los hombres nacian
directamente de la tierra.

En el dltimo tercio del s.XX la imagen de Medea como madre asesina se difumina y
el referente para este personaje ya no va a ser la tragedia de Séneca, sino la de Euripides
cuya complejidad se desvela en las mdltiples versiones y lecturas de la que es objeto. Este
renacimiento del drama de Euripides se debe a la modernidad del personaje de Medea en la
que se ha visto una figura capaz de encarnar un amplio abanico de personajes muy actuales,
desde la mujer que reivindica ser duefia de su propia sexualidad y se rebela contra el papel
social que la ideologia patriarcal le asigna, hasta la inmigrante extranjera, humillada y
maltratada por la prepotencia de quien se cree superior culturalmente, por no mencionar
otras muchas cuestiones que despierta una lectura hecha desde las preocupaciones de nuestra
sociedad, tales como la utilizacién de las personas en provecho propio olvidando la gratitud
que se les debe, el final del amor en una pareja por parte de uno de sus componentes o
el abandono de una esposa de edad madura por otra mds joven. El resultado son muchas
Medeas que oscilan entre estos dos polos: en uno, la malvada hechicera y asesina en serie
sélo comparable con la castradora Escila y, en el ofro, la esposa extranjera y enamorada,
victima de su amor y de la dependencia de un hombre cuyo abandono la impele al asesinato
de sus propios hijos. Pero, como ocurre con el personaje de Antigona, todas ellas estan ya
esbozadas mds o menos en la tragedia griega. Por ofra parte y desde un punto de vista
estrictamente featral, la modernidad de esta tragedia se ha visto no sélo en la fuerza de esta
esposa que se rebela o en el horror de sus terribles crimenes, sino en poner en accién sobre
la escena y evidenciar con toda su crudeza deseos y pasiones que la moralidad imperante
en una sociedad obliga a ocultar, evitando potenciar y servir de engafoso espejo para las
convenciones sociales al uso'.

La Medea de Euripides

En la tragedia griega no hay personajes buenos ni malos sino que, como se ha
sefialado, su esencia es la ambigiedad y la ambivalencia, lo que hace especialmente dificil
encontrar en ellos las intenciones o la finalidad del poeta y mas dificil todavia comprender

18. Para Aristételes la matriz femenina es sélo un receptdculo de la semilla masculina que imprime en ella su forma («Siempre la
hembra proporciona la materia y el macho lo que da la forma», Gen. Anim. 738 b 20).
19. Para esta cuestion cf. J.Monleén en Tragedia griega y democracia..., p.230.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 29-44.



la reaccidn y las emociones que pudieron despertar en los espectadores atenienses. El
personaje de Jasén, visto en la actualidad, resulta detestable y las razones con las que trata
de justificar sus acciones suenan a miserables y vacias de fundamento, pero el piblico griego
probablemente conectaria con él y no se sentiria incémodo ni le parecerian hipécritas sus
esfuerzos por mostrarse razonable y conciliador con una Medea enfurecida, ni tampoco
se escandalizaria demasiado ante el repudio de una esposa extranjera que, gracias a
Jasén, habia conocido los beneficios de la civilizacién helena. Por otro lado, la manera de
argumentar de este héroe responde a una légica tradicional, todavia vigente en la sociedad
griega de su época, en la que el amor es visto como una enfermedad enviada por Afrodita
que, como el mismo Euripides ilustré en Hipdlito, puede acabar con la vida familiar?. Por su
parte, el personaje de Medea debié de llenar de inquietud y desasosiego a los espectadores
que verian en ella a una esposa celosa que no se resigna ante su desgracia y que, en vez de
optar en su desesperacién por el suicidio (la salida tipica para estos casos en las tragedias
griegas), se rebela y se venga de su marido de la manera més horrible. Euripides crea un
personaje que se presenta en escena como una esposa griega plenamente infegrada en
la sociedad corintia, lo que no dejarian de percibir los espectadores como una ironia, ya
que la pretensién por parte Medea de identificarse con una ateniense comin, victima de
una institucién matrimonial que obliga a las mujeres a comprar un marido, las recluye en el
hogar y las priva de toda posibilidad para escapar cuando la discordia se ensefiorea de la
relacién conyugal, estd en flagrante contradiccién con su propia biografia, pues fue Medea
la que eligié por propia voluntad abandonar su casa, casarse con Jasén y embarcarse en
una aventura que la llevaria muy lejos de su patria. Por otra parte, la forma de argumentar
de Medea no es la de una mujer sencilla, sino mds bien la de un sofista que no se arredra de
echar mano a todos los recursos de la retérica masculina. Sin embargo, sus quejas encuentran
de inmediato el apoyo en el coro de mujeres corintias que reiteradamente se solidarizan con
ella?' y denuncian el trato injusto que sufre de parte de Jasén, ddndole un apoyo que se
mantiene a lo largo de toda la obra y sélo flaqueard ante la decisién de Medea de matar a
sus hijos. También encierra una gran ironia el que Medea, ante el abandono de su marido
y su inminente destierro, invoque a Zeus, Dike y Temis como garantes de los juramentos

20. En Grecia no existié el concepto del amor romdntico y el Gnico sentimiento amoroso que se consideraba noble y desinteresado
era la philia, la amistad, incompatible en la mayoria de las ocasiones con el deseo, éros.

21. En la tragedia griega son frecuentes los coros de mujeres apifiados en torno a las heroinas para compartir sus fatigas (como el
coro de Helena), para ocultar los defectos que les son propios (como las mujeres de Ptia en Andrémaca), o para ayudar a vengar
una fraicién (como en 1én o Hécuba), confirmando con este propésito el temor del imaginario ciudadano sobre el potencial de
destruccién que encierra toda reunién de mujeres.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 29-44.

DE BRUJAS A SIRENAS: 5 FIGURAS DEL MAL ¢

37



MERCEDES MADRID
MEDEA: HECHICERA Y MADRE ASESINA

38

que Jasén ha traicionado??, mientras que éste arguya en su defensa la superioridad de la
civilizacién helena frente a los barbaros quienes por propia voluntad se guian por la violencia
ya que desconocen la justicia y la legalidad. En cuanto a las intenciones de Euripides hoy
dia se ha abandonado la interpretacién tradicional demasiado simplista que veia en esta
tragedia la lucha entre la razén y la pasién y los perniciosos efectos que para la vida humana
tiene el triunfo de la segunda?® y mds que buscar el sentido de lo que el poeta pretendid, se
prefiere ahondar en la dualidad y los valores contradictorios que mueven la conducta de los
personajes, asi como en los temas que estdn presentes en el desarrollo de la accién, entre
los que destacamos aqui, el de los hijos y la descendencia, que, por ofra parte recorre toda
la obra.

Ser madre en Grecia

Hay un momento en la tragedia en que Jasén, al tratar de justificar su nuevo matrimonio
por el deseo de proporcionar un futuro mejor a los hijos que ha tenido con Medeaq, le pregunta
a ésta «3Qué necesidad tienes 10 de hijose» (Med.565)?* y esta pregunta que hoy dia puede
parecer retérica porque la respuesta para nosotros es obvia, resulta plenamente coherente
con una concepcién de la paternidad profundamente arraigada en Grecia, porque, si bien
es cierto que se admite que las madres aman més a su hijos, son los padres los que los
necesitan para prolongar su estirpe, en el mundo de los relatos miticos, y para que la ciudad
perviva, en el dmbito de la realidad histérica. En Grecia, pues, el lazo que une a los padres
con sus hijos debe interpretarse no tanto en clave de amor como de necesidad, en el caso
de los varones?®, y de exigencia o deber en el caso de las mujeres. De hecho a Jasén en
un primer momento no le importa que sus hijos vayan al destierro con su madre, ya que
espera que su nueva esposa le dé ofros, esperanza, por otra parte, que enfurece a Medea
puesto que desde la perspectiva griega ella es consciente de haber sido y ser una esposa
sin tacha porque ha cumplido con su deber y le ha dado a Jasén dos hijos varones, lo que
priva de toda justificacién su repudio. Por eso Jasén, ante la actitud tan poco «comprensiva»
de Medeaq, recurre al tépos esencial de la tradicién miségina griega y se queja de que los
hombres necesiten a las mujeres para tener hijos: «Los hombres deberian engendrar hijos de
22. Esta traicién de Jasén pone fin, segin el coro, a la acusacién de apistosyne («ausencia de lealtad») atribuida a las mujeres en
Grecia. Precisamente uno de los pilares de la misoginia griega es que las mujeres con sus artimafas pervierten los signos de la
pistis, la lealtad, que es precisamente la que permite a los varones entenderse, ya que la ciudad se funda en la claridad de la
palabra masculing, en la lealtad y en el respeto a sus leyes. Para esta cuestién cf. C. Nancy , «Euripide et le parti ...».

23. Cf.B.Nox: «The Medea ...».

24. Seguimos para la traduccién de Euripides el texto de A.Medina Gonzdlez y J.A. Lépez Férez
25. Para esta cuestion, cf. Rosa Sala: «Mujeres miticas...».

Dossiers Feministes, 13, 2009, 29-44.



alguna otra manera y no tendria que existir la raza femenina: asi no habria mal alguno para
los hombres» (Med. 569-75).

En cuanto al deber de tener hijos exigido a las mujeres, es cierto que, a pesar de la
afirmacién del coro de las Fenicias de que «toda la raza femenina es amante de sus hijos»
(356), el coro de mujeres corintias defiende la apaidia («la ausencia de hijos») en estos
términos: «Afirmo que aquellos de los mortales que no conocen en absoluto la procreacién
de hijos superan en felicidad a los que los han engendrado» (Med.1081 ss)?¢, unas palabras
que contrastan y se oponen a la idea masculina de que la felicidad de un ciudadano
depende, entre otras cosas, del hecho de tener descendencia?. Y es en este contexto donde
se evidencia plenamente el refinamiento de la venganza de Medea y se explica el que no
volviera su furia asesina contra Jasdn, sino contra sus hijos y su nueva esposa, para privarle
asi de la esperanza de tener hijos con ella: «Nunca mds verd vivos a los hijos nacidos de
mi, ni engendrard un hijo de su esposa recién uncida» (Med. 803-805). El crimen de Medea
no es, pues, como se ha dicho, el crimen de una mujer barbara que no conoce la ley, sino
que estd en plena consonancia con una de las ideas centrales de la sociedad griega, la
que establece y justifica la prevalencia del derecho paterno sobre el materno. Medea, al
matar a sus hijos, invierte esta prevalencia y coloca por delante el derecho de la madre
frente a un padre derrotado que sin comprenderlo exclama: «Tg que sobre tus propios hijos
te atreviste a lanzar la espada, a pesar de haberlos engendrado, y, al dejarme sin ellos, me
destruiste» (Med.1325-1326). Jasén no entiende que Medea mata a sus hijos, no a pesar
de haberlos engendrado, sino precisamente por haberlos engendrado, como ella misma se
habia encargado de aclarar: «Es de todo punto necesario que mueran y, puesto que lo es, los
mataré yo que les he dado el ser» (Med.1062-1063). Medea invade asi el lugar del padre
griego y lo suplanta al constituir a la madre como la Gnica duefia de su descendencia. Y este
control que sobre los hijos de los padres se apropia Medea arroja una nueva luz no sélo
sobre el asesinato de su hermano Apsirto, accién que privé al rey Eetes de su heredero, sino
también, en sentido inverso, sobre su promesa al rey Egeo de darle un sucesor a cambio de
acogerla en Atenas («Acabaré con tu esterilidad y haré que puedas engendrar hijos: tales
son los remedios que conozco», Med. 717-718), lo que no deja, por otra parte, de ser una
ironia que a buen seguro los espectadores atenienses apreciarian.

26. El coro continta asi su razonamiento: los padres que no tienen hijos se libran de muchos pesares al desconocer si les
proporcionardn alegria o tristeza; en el caso de que los hijos proporcionen alegria, los padres viven aformentados por el
cuidado de criarlos, sin saber si se esfuerzan por hijos buenos o malos, y, en el caso de que resulten buenos hijos, puede que
le llegue el dolor de verlos morir.

27. Herédoto (I, 30 2-5) cuenta que, cuando Creso le pregunté a Solén cudl era el hombre més feliz que habia conocido, éste
nombré a Telo de Atenas, y lo justificé diciendo, entre otras cosas, que tuvo hijos y los vio prosperar como hombres de bien que
eran, y éstos, a su vez, tuvieron también hijos a los que Telo pudo ver crecer.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 29-44.

DE BRUJAS A SIRENAS: 5 FIGURAS DEL MAL ¢

39



MERCEDES MADRID
MEDEA: HECHICERA Y MADRE ASESINA

40

Hay también otro aspecto de la concepcién griega de la maternidad que Medea
rechaza: la incompatibilidad de la misma con el erotismo. Uno de los estereotipos mads
arraigados en el imaginario griego es la avidez sexual de las mujeres y a él se alude
frecuentemente en la poesia tragica junto con las funestas consecuencias que esta lujuria
tiene casi siempre para los varones de la familia: hijos, padre o esposos?®. En el imaginario
griego el deseo sexual desenfrenado es propio de la naturaleza femenina, y se considera al
matrimonio la institucién encargada de domar y domesticar este deseo. En el matrimonio hay
periodo para el erotismo durante los primeros meses de la convivencia de los esposos cuando
el marido visita con asiduidad el lecho de su esposa y la recién casada recibe el nombre de
nymphe. Pero, una vez que los hijos han nacido y la mujer se convierte propiamente en una
gyné («mujer»), debe renunciar al erotismo y centrar todos sus esfuerzos en criar y cuidar
a sus hijos y la casa de su marido®. Medea pertenece a una estirpe de mujeres ardientes
y asi se debate entre su amor de madre y sus celos de esposa abandonada y preterida por
otra mds joven, lo mismo que le ocurre también a otras heroinas tragicas, como Deyanira o
Clitemnestra®, que, al verse desplazadas en el lecho por mujeres mas jévenes, acarrean la
desgracia para sus maridos y sus nuevas concubinas. Esta perspectiva arroja luz sobre otra
razén més profunda y oculta® de Medea para su crimen: matar a sus hijos es como una
forma de volver al status de nymphe, a ese tiempo en que la esposa es el objeto précticamente
exclusivo del deseo de su marido, ya que para Medea sus hijos serian, de acuerdo con la
ideologia patriarcal griega, el recordatorio permanente de que como madre debe renunciar
a la sexualidad y al amor de su marido.

La compleja dualidad de Medea

Como se ve, la dualidad, tanto en el mito como en la tragedia, es una caracteristica
esencial del personaje de Medea y explica su potencialidad en el teatro actual, una dualidad
que se manifiesta en la obra de Euripides incluso en el terreno puramente formal, pues antes

28. A este respecto la famosa Oda de Las Coéforas de Esquilo es la que mejor ejemplifica las terribles secuelas de la lujuria
femenina. Se inicia con este conocido estdsimo:

«Pero 3quién podria decir el orgullo, audaz en exceso, del varén y los amores impudentes de las mujeres que son osadas de
corazén y [...] compaferas de la ruina de los mortales?

El deseo desprovisto de amor que domina a la hembra lleva a la desgracia a las parejas de vida comin, tanto de bestias como
de mortales.» (Coéforas 585-652).

29. Es muy conocida la afirmacién de Deméstenes «Tenemos a las heteras por el placer, a las concubinas por el cuidado cotidiano
del cuerpo y a las esposas para procrear hijos legitimos y tener una guardiana de los bienes de la casa» (LIX, 122, Contra
Neera).

30. «Las mujeres aman a sus hombres, no a sus hijos» (Electra, 265), declara con amargura la Electra euripidea ante la actuacién
de su madre.

31. Para esta cuestion, cf. Allriarte, «Las razones de...».

Dossiers Feministes, 13, 2009, 29-44.



de aparecer en escena se oyen sus lamentos incoherentes y enloquecidos y la nodriza explica
sus temores ante la violenta e irracional respuesta causada por el abandono que sufre de
parte de Jasén, pero, una vez que Medea entra en escena, las palabras que pronuncia
ensamblan un discurso sereno, perfectamente estructurado y coherente, dando una muestra
de su facilidad para trascender el espacio de la emotividad e irracionalidad atribuida a la
feminidad e invadir el dmbito masculino caracterizado por la serenidad y la reflexién. Son
mdltiples los aspectos de la polaridad en que se mueve la dualidad de Medea, pero aqui
solamente nos vamos a referir a su androginia. Medea es una mujer que desde el principio
de la obra, como se acaba de ver, y a lo largo de toda ella se ubica en el espacio que en
Grecia se reserva a los varones, sin por ello renunciar a las caracteristicas y el modo de
obrar propio de una mujer. En el nivel del lenguaje ya se ha sefialado su maestria para
expresarse y argumentar dentro de la més estricta ortodoxia del I6gos y su exigencia de una
palabra clara y veraz®?, hasta el punto de que la argumentacién que aduce en su valoracién
del matrimonio ateniense se ha comparado con la del orador Antifonte, aunque desde una
posicién légicamente inversa. Y este uso de la retérica masculina continda cuando Medea ya
ha configurado su plan, si bien en este caso ya se sirve de ella para enmascarar sus arteras
infenciones. A diferencia de lo que es sucede en muchas tragedias donde el intercambio de los
papeles sociales atribuidos a cada sexo constituye uno de los motores de la accién tragica®®,
el personaje de Medea reidne junto con una feminidad evidente la determinacién, frialdad
y previsién propias de la masculinidad: es una mujer de un gran cardcter y una oponente
peligrosa que, a diferencia de ofras esposas traicionadas, no se resigna ni se abandona al
llanto, ni tampoco vuelve contra ella su agresividad suicidéndose, sino que la dirige contra
su esposo, sirviéndose de sus propios hijos. Hay a lo largo de toda la obra una insistencia
reiterada en la violencia y fiereza de su cardcter, que se manifiesta en sus explosiones de
célera® y en sus amenazas®®, aunque su manera de actuar es totalmente femenina por el uso
que hace de la capacidad para el engafio, por su recurso al veneno [y no a la espada) y por
su habilidad para servirse como ayuda para sus planes de todos los tépicos y estereotipos
tradicionales sobre las mujeres. Por otra parte, la determinacién y orgullo de que hace gala
Medea nada tienen que ver con la imagen tradicional de la feminidad y ella misma lo

32. Segln A. Iriarte, Las redes..., p. 119, la palabra femenina es presentada en la tragedia, frente al cardcter univoco y firme del
logos masculino, como superficial, inquietante, seductora, ambigua, oscura y enigmdtica, y, en principio, no merece la atencién
masculina, salvo cuando se convierte en «interlocutora» y entonces se vuelve peligrosa e inquietante.

33. Para esta cuestion, cf. N. Loraux, La voix...especialmente pp. 100-112.

34. La nodriza hace referencia a ello en numerosos pasajes: «Su alma es violenta y no soportard el ultraje» (38); «Nifios queridos
[...] guardaos del cardcter salvaje y de la naturaleza ferrible de su alma despiadada» (103-4); «Lanza a sus criadas fieras
miradas de leona que acaba de parir, cada vez que alguno se acerca a dirigirle la palabra» (187-8).

35. «Yo misma con la espada en la mano, aunque vaya a morir, los mataré y recurriré a la audacia mds extrema» (393-394).

Dossiers Feministes, 13, 2009, 29-44.

DE BRUJAS A SIRENAS: 5 FIGURAS DEL MAL ¢

41



MERCEDES MADRID
MEDEA: HECHICERA Y MADRE ASESINA

42

manifiesta cuando reclama que nadie la tenga por insignificante, débil o inactiva y defiende,
como lo haria un varén®, su honor ante la posibilidad de ser objeto de burla®”, colocdndolo
incluso por delante de su amor de madre, hasta el punto de acaba por destruir su feminidad,
al disponer de manera tan terrible y cruel de la vida de sus hijos. Hay, pues, una evolucién
del personaje a lo largo de la obra de Euripides: la mujer traicionada y abandonada que, al
inicio de la tragedia, actia por los celos y el deseo de castigar a quien la ha traicionado en
lo que es mds precioso para una mujer griega: la seguridad de su matrimonio, va adoptando
conforme avanza el drama las pautas de comportamiento de un héroe arcaico®, para
transformarse al final en una furia divina que castiga a los mortales por no haber reconocido
su verdadera naturaleza y autoridad. A este respecto, Helen Foley®® ve en esta tragedia una

critica sobre la inadecuacién de una ética heroica basada en hacer mal a los enemigos y

bien a los amigos, aun a costa del propio bien. Por ello, al no existir en Grecia un modelo

de feminidad auténoma y heroica por fuera de la propia autoinmolacién, Medea se ve
obligada para salir triunfante de su venganza a actuar como lo haria un héroe, renunciando

y despreciando con ello su propia feminidad y sacrificando su amor materno a pesar de que

provoque su propio sufrimiento. En este sentido, la feminidad de Medea es victima no sélo de

Jasén, sino también del propio lado masculino de la heroina, puesto que adopta las pautas
que le impone el cédigo heroico masculino, un cédigo que precisamente oprime a las mujeres
porque no sélo las excluye sino que también prioriza el éxito y la defensa del honor sobre
los propios sentimientos, el amor y la familia, lo més preciado para las mujeres. Medea, por
tanto sufre este cédigo heroico por partida doble: por la incapacidad de Jasén de ver en
ella algo més que una concubina bérbara y celosa, en vez de una compaiera con la que
tiene una deuda de reciprocidad por los favores recibidos, y por su propia incapacidad para
escuchar los argumentos que le dicta su amor materno®°. La consecuencia es que Medea
acaba, como Jasén, rechazando a sus amigos y desoyendo las siplicas de sus seres mds
queridos. El triunfo final de Medea, como sefiala H. Foley, la coloca més allé de lo tragico,
al no pagar por su crimen, y, al mismo tiempo, la priva de la gloria al convertirse en una

36. «Que nadie me considere poca cosa, débil e inactiva, sino de cardcter muy distinto, dura para mis enemigos y, para mis amigos,
benévola» (807-808).

37. «No quiero servir de irrisién ante los demds al dejar sin castigar a mis enemigos» (201).

38. Han sido numerosos los autores que han puesto de relieve la semejanza de Medea con la figura del héroe arcaico, ya sea
el Aquiles o el Odiseo homérico o el Ayax sofécleo. Para esta cuestion, cf. M.W.Knox ,«The Medea...»; E.B.Bongie, «Heroic
Elements...». Para la perversién del cédigo heroico en esta tragedia, cf. P. E. Easterling, «The Infanticide...».

39. Helen Foley, «<Medea’s...»

40. Uno de los puntos més debatidos de esta tragedia ha sido el significado del famoso monélogo de Medea previo dl filicidio
(Medea 1056-80). Frente a la tesis tradicional que ve en él la lucha entre la pasién y la razén, algunos autores, entre ellos
A.P.Burnet, «<Medea and the Tragedy...», 22; M.W.Knox ,«The Medea...»; H.Foley, «<Medea’s ...», han visto una lucha entre

la parte masculina del personaje de Medea orientada hacia el honor y el triunfo y la parte femenina orientada hacia la
maternidad.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 29-44.



especie de divinidad amoral, simbolo de la destruccién no sélo de los valores heroicos sino
de lo puramente humano que habia en ella.

Bibliografia

AA. VV. (1991): Actas do Coléquio Medeia no Drama Antigo e Moderno. Coimbra: Instituto
Nacional de Investigacdo Cientifica.

AA. VV. (1997): Médée et la violence. Toulouse: Presses Universitaires du Mirail.

Bariow, Shirley A. (1990): «Stereotype and Reversal in Euripides’ Medea,» Hermes 118,
pp.502-505.

— «Euripides’ Medea: a subversive play2» (1995), BICS Supplement. A. Griffiths
66, London pp. 36-45.

Boepeker, Deborah (1991): «Euripides’ Medea and the Vanity of Logoi», Classical Philology,
num. 86, pp. 95-112.

Bongig, Elizabeth B. (1977): «Heroic Elements in the Medea of Euripides», TAPhA 107, pp.27-
56.

BUrRNETT, Anne P. (1973): «<Medea and the Tragedy of Revenge», CPh 68, 1. pp. 1-24.

Caiazza, Antonio (1990-1994): «Medea: fortuna di un mito», Dioniso 59 (1989) pp. 9-84
(prima parte); 60 (1990) pp. 82-118 (seconda parte); 63 (1993) pp. 121-141 (terza
parte); 64 (1994) pp. 155-166 (quarta parte).

CARLER, Jeannine (1981): «Los Argonautas». En |. Bonnefoy (ed.), Dictionnaire des mythologies,
|, Paris: Flammarion, pp.323-330 (Trad. Destino 1996)

Ciaus, James J. — JOHNSTON, Sarah I. (eds.) (1999): Medea. Essays in Myth, Literature,
Philosophy, and Art, Princeton: University Press.

DeTieNNE, Marcel & VernaNT, Jean Pierre (1974): Las artimanias de la inteligencia. La métis en
la Grecia antigua, Paris: (Trad. Taurus 1988).

— (1979): La cuisine du sacrifice en pays grec, Paris: Gallimard.

EASTERUNG, Patricia Elizabeth (1977): «The Infanticide in Euripides’ Medea», YCS 25, pp.177-
191.

Foley, Helen (1989): «Medea’s Divided Self». Classical Antiquity 8, pp. 61-85.

Garcia Teuero, Manuel (2002): «La figura de la maga en las literaturas griega y latina». En M?
José Garcia Soler (ed.), TIMHS XAPIN. Homenaje al Profesor Pedro A. Gainzarain,
Vitoria, pp. 181-191.

GeNTi, Bruno & PerusiNo, Franca (eds.) (2000): Medea nella letteratura e nell’arte, Venezia:
Marsilio Editori.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 29-44.

DE BRUJAS A SIRENAS: 5 FIGURAS DEL MAL ¢

43



MERCEDES MADRID
MEDEA: HECHICERA Y MADRE ASESINA

44

GrimaL, Pierre (1951): Dictionnaire de la mythologie grecque et romain, Paris : PUF (Trad.
Paidos 1991).

IRIARTE, Ana (1990): Las redes del enigma. Voces femeninas en el pensamiento griego, Madrid:
Taurus.
— (1989): «las razones de Medea». En Tragedia griega y democracia, Medea.
Encuentro mediterréneo. Seminarios XXXIV festival de teatro cldsico, 1988, Mérida:
Editora regional de Extremadura, pp.259-270.

Knox, Bernard (1983): «The Medea of Euripides». En E.Segal (ed.) Reading in Greek Tragedy,
Oxford, pp.272-293

Lorez, Aurora y PociNa, Andrés (eds.): Medeas. Versiones de un mito desde Grecia hasta hoy,
Granada, Universidad.

Lorez FErez, Juan Antonio (2002): «Nueva lectura de sophia - sophds en la Medea de
Euripides». En Aurora Lépez & Andrés Pocifia (eds.), Medeas. Versiones de un mito
desde Grecia hasta hoy, Granada, Universidad,vol. |, pp. 211-232.

Loraux, Nicole (1990): Les méres en devuil, Paris: Seuil (Trad. Abada, 2004)
— (1999): La voix endevillé. Essai sur la tragédie grecque, Paris : Gallimard

Mimoso-Ruiz, D. (1983): Médée anticque et moderne. Aspects rituels et socio-politiques d’un
mythe, Paris: Ophrys.

Nancy, Claire (1984): «Euripide et le parti des femmes», QUCC 17.2, pp.111-136.

SALA, Rosa (1999): «Mujeres miticas: la Medea infanticida», Bitarte DEC, (19), pp. 5-24.

UcLiONE, Renato (ed.) (1997): Atti delle Giornate si studio su Medea. Torino, 23-24 ottobre
1995, Torino: CELID.

WiamsoN, Margaret (1990): «A Woman's Place in Euripides’ Medea». En (ed.), Euripides,
Women, and Sexuality, London and New York, A. Powell pp. 16-31.

WOoRTHINGTON, lan (1990): «The Ending of Euripides’ Medea», Hermes 118, pp. 502-505.

Recibido el 1 de marzo de 2009
Aceptado el 15 de marzo de 2009
BIBLID [1139-1219 (2009) 13: 29 - 44]

Dossiers Feministes, 13, 2009, 29-44.





