
9

L’Aiguadolç núm. 49 (2020), pp. 9 - 23                    Edita: Institut d’Estudis Comarcals de la Marina Alta

ENSENYAR  LITERATURA.
del  comentari  de text als tallers literaris

Antoni Prats
Catedràtic de Llengua i Literatura

(IES Maria Ibars, Dénia)

nsenyar literatura? Confesse el meu 
desassossec en haver triat aquest títol; és un fet, 
tanmateix, que en els plans oficials d’estudis, des de 
temps immemorial, a l’ensenyament secundari i a 
l’universitari apareix la «Literatura» com una  matèria 
més d’aprenentatge, acompanyant la «Llengua», com 
un complement o poc més. ¿Però a vegades la literatura 

s’aprèn, es pot ensenyar mai realment? Cal fomentar-ne el gust des 
del parvulari? O fóra més formatiu tractar d’ensenyar a llegir-ne? A fi 
de comptes, de llegir, han pervingut paraules pròpies de qualsevol de 
les àrees de l’aprenentatge, com lliçò, lectorat i col·legi, sobretot pel 
que fa al saber humanístic. Enric Iborra, un excel·lent crític literari i 
experimentat professor d’adolescents, centra la qüestió quan diu:

Una cosa és la “literatura” com a disciplina acadèmica i una altra la 
“literatura” com a experiència. L’enfocament acadèmic habitual, 
nacional i historicista, és totalment estrany a l’experiència de la 
literatura. Els lectors habituals no llegeixen mai les obres literàries per 
ordre cronològic! Ni s’autotorturen obligant-se a llegir, només, obres 
d’una única literatura nacional. (Iborra 2013: 34)



10

Per sort, durant les darreres dècades, els ensenyants de la literatura 
pareix que s’han adonat per fi que saber-ne no consisteix principalment 
a conèixer la  història d’uns textos amb ambició estètica, com 
s’acostumava a considerar anteriorment. Fins llavors, consistia sobretot 
a fer memòria dels llibres i autors literaris més valorats de la llengua 
nacional corresponent. A casa nostra, durant el franquisme, sovint 
és convertí en un reforç de la formació patriòtica dels estudiants, 
mitjançant ad hoc una idealització estètica, si no directament moral, 
dels personatges de la literatura espanyola. Com a mostra, en un manual 
d’història de la literatura espanyola força conegut entre els estudiants 
universitaris dels anys seixanta, al final del capítol corresponent al 
Cantar de Mio Cid, hom pot llegir:

El concepto democràtico de las relaciones entre señor y vasallo, el 
individualismo y la defensa del honor son elementos básicos del poema, 
que habrán de perdurar a través de toda la literatura espanyola.  
En último termino, los móviles que dirigen la actuación -lucha contra 
el infiel y afán de engrandecimiento personal y familiar- ofrecen 
esa inconfundible unión de realismo pràctico y noble idealismo que 
caracteritza el espítitu nacional. (García López, 1965:  32)

El fonament ideològic hi era la dèria romàntica del Volkgeist. 
-literalment, “esperit d’un poble”-, terme emprat sovint al costat de 
Nationalgeist pel Hegel, filòsof tan influent no cal dir en els ideòlegs 
del segle XX. L’origen del concepte, tanmateix, sorgí ja amb força durat 
el segle XVIII entre els il·lustrats francesos; però, a hores d’ara i amb 
la perspectiva dels anys transcorreguts, és un punt de vista devaluat 
per la crítica literària. Harold Bloom sostenia: “La unitat cultural és un 
fenomen francès, i, fins cert punt, una qüestió alemanya”(1995: 51). 
Siga com siga, també és cert –a desgrat de pretesos cosmopolitismes- 
que el sentiment de pertànyer a una comunitat cultural, sense haver 
de perdre el sentit crític per això, comporta l’estima envers la pròpia 
llengua i valora la tradició literària corresponent. Al capdavall, com 
deia Todorov (1986: 72), “una cultura nacional (en la qual l’idioma és 
un element important, però mai l’únic) és un mitjà per a organitzar el 
món i entendre els homes.” 

D’altra banda, ¿a quina literatura tenim accés d’entrada si no a la de 
la llengua en la qual ens hem format? Aquest entrebanc obvia, per tant, 
la necessitat de la traducció, especialment problemàtica en tractar-se 
de textos literaris. Al capdavall, segons hi comentava el mateix crític, 
“tota lectura és un encontre amb una alteritat: geogràfica, històrica o 



11

individual; i, com en qualsevol experiència d’alteritat, un hom comença 
per projectar sobre l’altre les seues pròpies característiques.”

Sobre la “utilitat” de la literatura
A l’estat espanyol, durant els primers anys setanta del segle XX, es 
produí un canvi en els plans d’estudi (Llei General d’Educació, 1970), 
que suposà una relativa postergació de les matèries humanístiques, 
que s’agreujà més tard amb la LOGSE (1990), i, òbviament entre les 
quals, la literatura. Es tractava de voler adequar els plans d’estudis al 
desenrotllament econòmic que ja durant els seixanta havien gestionat 
uns ministres tecnòcrates cercant en definitiva la integració del país en 
la dinàmica econòmica europea i abandonant així el model autàrquic 
totalitari, ja esgotat. I, com és clar, evitant d’alterar l’estatus jurídic de 
la dictadura.

En consonància, a casa nostra es posaren de moda els estudis 
tecnològics i d’enginyeria, no sols entre els plançons de la classe 
mitjana, més proclius fins aleshores a les llicenciatures de medicina i 
dret, per tradició familiar en tants casos, sinó també entre adolescents 
provinents d’ambients més modestos, promoguts pels Instituts Tècnics 
de grau mitjà i les Universitats Laborals, centres d’ensenyament creats 
ja amb anterioritat pel règim, però en decadència els primers anys 
seixanta, quan els pocs Instituts d’Ensenyament Mitjà que existien 
d’antic arreu de l’estat, començaren a procrear “seccions delegades”. 
En aquest ambient social, els sabers humanístics en general perdran 
rellevància social i tendiran a perdurar com a decoratius.

Pel que fa a la literatura, s’hi la menysté  en benefici de la llengua, 
a diferència del que havia passat fins llavors. Certament, el govern 
espanyol seguia al respecte l’ideari formatiu de l’època al món 
capitalista  occidental: fer prevaldre l’ús correcte de l’idioma oficial 
per facilitar el progrés tecnològic. F. Lázaro Carreter (1973: 18-19), 
lamentant aquesta deriva pedagògica general, ho  posava de manifest 
referint-se en concret al cas de Gran Bretanya. I adduïa el White Paper 
de 1956 del govern britànic sobre l’idioma oficial, on es podia llegir:

D’alguna manera, qualsevol progrés tecnològic es basa en el fonament 
comú del llenguatge, i caldrà prestar més atenció a l’ensenyament de 
l’anglès, l’ús correcte del qual estalvia temps i diners, i evita molèsties.

D’altra banda, la literatura, almenys al món occidental, també se 
l’ha menystinguda als plans d’ensenyament per motius ideològics 
diversos. Harold Bloom es queixava: “Estem destruint tots els criteris 



12

intel·lectuals i estètics en les humanitats i les ciències socials en nom 
de la justícia social”. (Bloom 1995: 48) En concret, apuntava als 
moviments reivindicatius de la lluita de classes, de gènere i racials que 
per a una part de la crítica s’han anteposat als valors purament estètics. 
I ens picava l’ullet quan sentenciava: “L’art és del tot inútil, segons el 
sublim Oscar Wilde, el qual tenia raó en tot.” (Bloom 1995: 29)

Ben distinta ha estat l’opinió dels filòsofs marxistes, en voga durant 
els anys seixanta i següents. Per a ells, recordem-ho, la literatura 
i l’art en general són, com la política, el dret i les relacions socials, 
“superestructures” que genera el poder econòmic, controlades per la 
classe dominant en cada època al servei dels propis interessos, gaudi i 
autoafirmació. 

En Contre l’art et les artistes (1968), un llibre emblemàtic del seu 
autor, Jean Gimpel, ex-marxant d’art decebut i historiador molt llegit 
en el seu moment, abundava en aquest  punt de vista dient per exemple:

Els escrits de Dante revelen el menyspreu intel·lectual universitari als 
treballadors manuals i als que no han cursat estudis superiors;  ¡aquell 
menyspreu als que no són de la mateixa casta el tornem a trobar hui 
entre els nostres universitaris occidentals! (Gimpel 1972: 31)

Quant a la literatura en concret, però, ha sigut potser Georg Lukàcs 
el filòsof d’aquest corrent que més influència ha exercit. Ja el 1920, en 
el seu assaig Theorie du roman (1920), relegava com a subsidiaris en 
la narració els aspectes formals; segons ell, allò estèticament valuós 

Una imatge de Harold Bloom (1930-2019)



13

en una novel·la és la imatge del món que transmet amb mirada crítica. 
Deixava així fora, per tant, bona part de la narrativa més interessant i 
valuosa dels darrers temps: Proust, Kafka, Joyce, Virginia Woolf... 

Tot i això, les derivacions de la crítica social de la literatura han 
aportat altres punts de vista interessants i força divulgats els anys 
cinquanta i seixanta, com l’”humanisme” existencialista de Jean-Paul 
Sartre i el seu concepte de l’”engagement” (o compromís). Són idees 
que, com en el cas del fonamentalisme marxista, valoren la crítica 
social, però evitant alhora que puga interferir els objectius purament 
estètics de la creació artística. Robert Escarpit ho explicava així:

En realitat, dir d’un escriptor que és humanista no significa que 
done a la seua obra un caràcter filosòfic en concret [...]; l’engagement 
no significa pas que l’escriptor utilitze l’obra amb finalitats militants, 
que la cree, la senta i la pense com un instrument, un mitjà per a l’acció. 
Ambdós termes tendeixen senzillament a indicar que l’escriptor del 
qual es tracta està pregonament arrelat  en una realitat col·lectiva. 
(Escarpit: 53)

Endemés, aquests tipus de plantejaments que cerquen sobretot 
d’apropar-se a la “realitat col·lectiva” en tota la seua diversitat, Bloom 
els trobava -potser amb motiu- pedagògicament problemàtics en tractar-
se de segons quina literatura: 

Els post-marxistes ofereixen una “cultura d’accés universal”  com 
a solució a la “crisi”,  però ¿com poden Paradis Lost o Faust. Der 
Tragödie zweiter Teil avenir-se a tenir un accés universal? La poesia 
més sòlida, la que té més força, és cognitivament i imaginativament  
massa difícil perquè la puguin llegir profundament  més d’una minoria 
relativa, quins que siguen la seva classe social, el seu gènere, la seva 
raça o el seu origen ètnic. [...] La moralitat de l’erudició, tal com es 
practica avui dia, és encoratjar tothom a substituir els plaers difícils  
com aquests per altres universalment accessibles precisament perquè 
són més fàcils. (1995: 549-550)

De la literatura oral a la literatura per a infants
De fet, no li faltava raó al crític ara esmentat quan deixava en “una 
minoria relativa” els que s’apropen als grans llibres -“els plaers 
difícils”- de la literatura universal, alhora que arremetia contra els 
activistes socials de tota mena investits de crítics literaris. 

No es referia pas, estranyament, al grau de maduresa vital necessari 
del possible lector. I tanmateix, la satisfacció de la lectura per a un 



14

adolescent, posem per cas, d’una obra de Shakespere com El somni 
d’una nit d’estiu, sembla que ha de ser escassa si la comparem amb la 
que podria fer quinze o vint anys més tard. És clar hauria estat altrament, 
és clar, si a l’institut haguera tingut un professor Keating, com succeïa 
als jovenets sensibles del film El club dels poetes morts. I tant que sí! El 
mateix Bloom pensava segurament en un personatge així, quan, en un 
text posterior sobre l’art de llegir, apuntava:

A la informació tenim accés il·limitat; on trobarem, però, la saviesa? 
Si un hom té sort encontrarà un professor particular que l’ajude; però 
al remat estarà sol i deu seguir avant sense més mediacions. (2000:21)

I què pensarem dels infants?  Perquè pareix evident que la infantesa 
és especialment propícia per al gaudi de la literatura oral: contes més 
o menys fantàstics, un cert teatre... Però és lamentable la banalització 
simplificadora i l’ús moralitzant –i acrític, tan sovint- que al respecte 
s’ha fet i es fa de la rondallística tradicional, una literatura sorgida, com 
és de suposar, de l’ancestral “saviesa”, potser entesa en el mateix sentit 
al que adés es referia Bloom.1

I què direm al respecte de la poesía?2 ¿Caldrà deixar-ho córrer i 
esperar a l’adolescència si més no per trobar una receptivitat suficient a 
segons quines audàcies temàtiques i retòriques? Certament, l’expressió 
poètica, al llarg del segle passat, ha tendit en general a depurar-se al 
màxim emprant un llenguatge densament connotatiu, tot i oblidant 
sovint les possibilitats expressives del ritme versal o bé referint-se 
de vegades a una suposada “prosa poètica”. Ja altres cultivadors del 
gènere més matiners, confiaren la dicció dels seus poemes en aleatoris 
versicles, com Walt Whitman, tan influent, en els poetes nord-americans 
sobretot. Però, malgrat el rebuig gairebé general de la rima i d’aquest 
desinterès pels ritmes en l’expressió poètica, la seua efectivitat continua 
viva –potser menystinguda, això sí- en molta de la millor poesia actual.  

Per altra banda, tanmateix, és de sobra conegut entre els que hem 
conviscut amb criatures, com ja en la primera infància es produeix 
una fàcil i benvinguda acollida dels jocs verbals rítmics, simultanis o 

1 Sobre aquesta qüestió, és ben interessant el treball de l’especialista Caterina Valriu 
«Les rondalles i la literatura infantil», en Articles núm. 16,  Barcelona, 1998, pp. 69-81.
2 L’excel·lent poeta i narradora per a infants, M. Dolors Pellicer, en el seu treball «De 
l’animació a la lectura i la mediació al País Valencia», ha aportat abundants propostes i 
densa informació sobre els àmbits que poden afavorir-la, bàsicament la família, l’escola 
i les biblioteques; però també sobre altres  factors i entitats que directament o indirecta 
hi col·laboren. (Vegeu en L’Aiguadolç núm. 39, tardor 2011, IECMA. Ara on line en 
www.racó.cat.aiguadolç,l, pp. 75-94)



15

no amb d’altres corporals, o bé simplement de taula. Tant és així que 
l’excel·lent escriptor i  traductor de poesia per a xiquets Miquel Desclot, 
comenta:

Només cal obrir a l’atzar qualsevol col·lecció de cançons i cantarelles 
infantils tradicionals per adonar-se que el corpus de poesia infantil 
elaborat per segles de pràctica ininterrompuda és una veritable exhibició 
de virtuosisme  en l’execució de la música verbal. (2005: 72)3

I tot seguit, aporta una antologia de cantarelles infantils no exemptes 
d’una remarcable gràcia versal, a més d´un significat referencial força 
ric i expressiu per als receptors inicials. Les dues primeres diuen així: 

Virolet Sant Pere, 
Virolet Sant Pau, 
la caputxa us queia, 
la caputxa us cau.

*
Mà morta, 
pica la porta, 
baixa a obrir, 
pega’t aquí.

Segons les meues indagacions, la celebració del dos sants del primer 
text, força populars fins fa unes dècades, que coincideix en el dia (29 
de juny), els situa en el període transició climàtica envers l’estiu, quan 
les fruites estivals comencen a perdre la verdor i adquireixen un color 
indeterminat, que, segons el Diccionari Alcover-Moll, es diu “virol” 
o “verol”. D’altra banda, com que llavors ja no fa fred, sobren ja les 
caputxes dels abrigalls.

Pel que fa al segon poemet, malgrat l’expressivitat que desvetla 
ja en una primera lectura, l’afavoriria sens dubte conèixer el context 
etnogràfic en el qual es va produir, a hores d’ara caducat. La tal “mà 
morta” al·ludeix a un model de picaporta metàl·lic que era freqüent en 
la porta principal de moltes cases, en ferro o en bronze segons el nivell 
econòmic de la família. La forma de mà amb els cinc dits cap a vall 
(una de les variants de la “mà de Fàtima”) simbolitzava la “mà de Déu” 
i funcionava d’amulet de la bona sort. D’altra banda, entre les malifetes 
infantils dels jocs al carrer, hi havia la possibilitat de picar la porta i 

3  El mateix autor, a partir de la fonamentació teòrica de l’acreditat lingüista Roman 
Jacobson (Lingüística  poètica i altres assaigs, Ed. 62, 1989, Barcelona),  en el seu estu-
di «Cal llegir poesia?» ho ha explicat per extens amb nombroses al·lusions a la pròpia 
experiència personal i professional.



16



17

després amagar-se en lloc segur des d’on observar la perplexitat o bé 
l’emprenyament del que obria la porta... 

Aquesta dependència etnogràfica del context cultural, aconsella 
fomentar la creació de nous textos poètics per a infants a to amb el món 
actual, però sense oblidar-hi sobretot l’oralitat com a recurs fonamental. 
El propi Desclot, des de la seua llarga dedicació pedagògica, aconsella: 

La poesia, doncs, ha de tornar a ser so, ha de tornar a ser en l’aire, si 
de veres volem que els infants l’assimilin com a cosa pròpia. És a dir: 
a l’escola o a casa, la poesia ha de tornar a les arrels primigènies de la 
seva essència oral. (2005: 60)

I per això, insisteix recordant d’on venim:
És des de l’oralitat que ens hem de tornar a plantejar la vehiculació 
de la poesia per a infants, però també l’escriptura mateixa d’una 
poesia específica per a ells, que és la que hauria de substituir la poesia 
de tradició oral que fins fa poques generacions acompanyava la vida 
sencera de les persones, no tan sols durant la infantesa i l’adolescència, 
sinó fins a la maduresa i la vellesa. (2005: 81)

Realment, en la “cultura popular”, aquella que han viscut majorment 
els nostres avantpassats fins a principis del segle XX, i potser més avant 
encara, la literatura es creava i es transmetia sobretot per via oral, ja que 
sols una minoria era capaç de llegir amb fluïdesa. De fet, es produïa en 
forma de llegendes i rondalles, que passaven de generació en generació 
més o menys alterades i a voltes amb espurnes de poesia popular.4

Amb el progrés tecnològic, de primer hi havia per distreure’s les 
radio-novel·les, de fàcil abast per a tothom. Era una societat encara 
sense mitjans audiovisuals, a hores d’ara tan poderosos i absorbents, 
accessibles per a gran part de la població. Als nostres dies, la distanciació 
del gran públic respecte de la literatura, de l’autèntica literatura –deixem 
en suspens, però, què vol dir això- pot escandalitzar-nos. I tanmateix, 
no sembla que la fredor siga una de les característiques rellevants de la 
nostra època. Ni que li falte instrucció a gran part del personal. Potser 
sí s’han acostumat a la fàcil gratificació i fugen  dels “plaers difícils”, 
com deia Bloom de la gran literatura. Prefereixen deixar-se portar 
per històries esquemàtiques, previsibles inclús, que troben en llibres 
d’èxit editorial i, més còmodament encara, en tantes pel·lícules i sèries 
televisives.

4 I cal suposar que també des de l’oralitat s’ha produït la literatura en totes les cultures; 
recordem, per exemple, els aedes de l’antiga Grècia, els bards de la tradició celta, els 
bertzolaris entre els vascos, així com els glosadors mallorquins i  els versaors valencians.



18

L’ensenyament a les aules. Del comentari de text als tallers 
literaris.

Tot amb tot, els anys seixanta comencen a notar-se al país, com en 
altres aspectes de la vida social, notables canvis en l’ensenyament de la 
literatura –encara només l’espanyola, és clar- als instituts de secundària. 
Quant a la didàctica a l’ús, deixà de ser el mer aprenentatge, tot sovint 
memorístic, de semblances d’escriptors i títols d’obres literàries, i 
començà a fer-se atenció als textos dels autors sobretot. L’èxit editorial 
del manual Cómo se comenta un texto en el Bachillerato, de F. Lázaro 
Carreter i E. Correa Calderón, que ja en 1960 anava per la segona 
edició, féu un paper divulgador fonamental.5

Quant a l’etapa introductòria i posterior maduració de l’ensenyament 
de la Literatura Catalana als instituts, comptem amb les memòries 
recents6 d’un professor de Llengua i Literatura Catalanes, Tomàs 
Llopis, que ha viscut intensament fins a la seua jubilació els canvis 
pedagògics i didàctics  de l’època. I a més a més, en diversos centres 
dels PP.CC. Llopis pertany a una generació formada en la segona meitat 
de la Dictadura; en concret,  durant l’etapa infantil en una escola rural 
(Beniarbeig, Marina Alta) i el batxillerat en un institut de nova creació 
(Dénia), ja amb algun que altre professor de tarannà democràtic. 

El setembre de 1980, Llopis, llavors un jove valencià de la Marina 
format a la Universitat de València, que ja s’havia estrenat com a 
ensenyant de català (Pla Barceló, 1978) en un col·legi privat i als cursos 
de l’Institut de Ciències de l’Educació (Universitat de València), aterra 
al bell mig de Catalunya, a Solsona, de professor numerari de Llengua i 
Literatura Catalanes en un institut de secundària, on exercirà durant dos 
cursos. Llavors, l’Estatut d’Autonomia de Catalunya encara no tenia 
un any d’existència, i la vida social estava molt polititzada. També 
pel que fa a l’oficialitat de l’idioma (Manifiesto de los 2300, “Crida a 
la solidaritat”...). Per fi, el català s’estudiaven amb peu d’igualtat als 
instituts i, a poc a poc, es feia possible una atenció més intensa a la vida 
literària en la pròpia llengua. 

5  La pràctica del comentari de text, tanmateix, comporta el perill de l’esquematisme. 
Quant això, un professor acreditat com Enric Iborra (2013: 35) es lamentava: “Un 
altre factor que contribueix a dificultar l’experiència de la literatura és el comentari 
de text que es practica de vegades a l’aula a partir d’unes plantilles o esquemes que 
converteixen la lectura en un exercici repetitiu i mecànic. Sovint, aquests models de 
comentari estan influïts per la pesta de la semiòtica o de la gramàtica textual, propagada 
des de departaments universitaris, que han fet més mal que pedregada seca.”  
6 Contra les aules, Ed. Tres i Quatre, S.L. Paterna - la Canyada (València), 2016. 



19

Mentrestant, la lectura comentada de textos literaris continuava 
guanyant presència a les aules. A més a més, Tomàs Llopis hi seguia 
la pedagogia de l’americà John Holt, que Llopis hi resumeix així: “Un 
alumne aprèn el que vol, quan vol i com vol; i si no vol, no aprèn.” 
(2016: 86) I quant a les lectures a classe, referint-se al mateix autor, diu: 

Proposava, com és sabut, llistes obertes de títols i un diàleg constant del 
professor i l’alumne abans, durant i després de la lectura. El professor 
ajudava l’alumne a triar el que li aniria bé de llegir a cada moment i 
feia un seguiment personalitzat de tot el procés. [...] Si l’objectiu era 
fer llegir es tractava de fer-ho d’una manera amable i enriquidora. 
Altrament, era una pèrdua de temps que abocava al rebuig de la lectura. 
(2016: 86-87) 
Cada alumne n’havia de triar i llegir un nombre mínim determinat i 
havia d’escriure un comentari, una fitxa breu, sobre les impressions de 
la lectura. Durant el procés, dedicàvem algunes classes a posar en comú 
les experiències lectores. (2016: 87)

Aquesta inquietud docent innovadora que -pel que fa a la literatura 
en català- va esclatar amb el canvi de règim i els Estatus d’Autonomia, 
necessitava organitzar-se per intercanviar experiències didàctiques 
i enriquir-se mútuament el conjunt del professorat corresponent, 
presumiblement aleshores molt jove. Així les coses, el 1983 tingué lloc 
a Tarragona, organitzat per la Generalitat de Catalunya, el I Congrés de 
Llengua i Literatura Catalanes al Segon Ensenyament. D’altra banda, 
arran d’aquest congrés es creà l’APLICAT (Associació de Professors 
de Llengua i Literatura Catalanes), que va fer una tasca important en la 
reivindicació de l’assignatura.

En realitat, pel que fa al castellà, com hem mostrat més amunt,  
l’experiència pedagògica del comentari de text no era nova als instituts 
de secundària; però en els anys posteriors van quallar iniciatives 
derivades, més complexes i ambicioses, que cercaven potenciar la 
creativitat de l’estudiant: els tallers literaris. El propi Tomàs Llopis i un 
company de claustre amb similars inquietuds, Antoni Espí, insatisfets 
dels resultats docents del seguiment més o menys lax , però indefugible, 
del llibre de text, van començar el curs 1983-84 a replantejar-se la 
programació de tercer de BUP. 

Lamentablement, el curs següent, tots dos, per qüestions adminis-
tratives, van ser destinats a poblacions distintes i llunyanes. Per la seua 
part, Llopis i alguns companys de l’institut on havia estat destinat pro-
visionalment (Benissa, Marina Alta), amb l’entusiasme compartit d’uns 
pocs alumnes col·laboradors, crearen una revista, Gatxull. Era el primer 
pas per a convertir l’aula en taller de creació i la creació en apropament 



20



21

a textos literaris modèlics. Això implicava una metodologia, la “meto-
dologia comunicativa”, que per aquells anys era aplicada amb força èxit 
en l’ensenyament del català.7

Destinat de nou a l’institut d’Amposta, curs 1985-86, però també 
amb alumnes de tercer de BUP, començà a experimentar el taller de 
creació literària acompanyant-los en el projecte d’escriure un relat.8 En 
paraules del propi professor, el procés va anar així:

El alumnes que van fer tercer de BUP aquell any es degueren quedar 
molt sorpresos quan, en lloc de començar per on se suposava que havia 
de ser el començament d’un curs de literatura normal i corrent, és a 
dir, el tema de les Homilies d’Organyà i els trobadors, el professor els 
va preguntar amb quines dificultats creien que es trobarien si havien 
d’escriure un relat; i tot seguit, per tal de vèncer la por de la manca 
d’imaginació, que era segons ells una de les majors temences, tota la 
classe era convidada a elaborar col·lectivament l’embrió d’un possible 
relat. (2016: 103-104)
Anàvem seleccionant textos del màxim nombre possible d’autors, 
d’èpoques i de procedències geogràfiques i els organitzàvem amb un 
guió d’unitats temàtiques [...]: la història, els personatges, l’espai, el 
temps, etc. A poc a poc, havíem arribat a fer una selecció que abastava 
tot el programa i tots els elements a tractar durant el curs. (2016: 103)
Aquells textos, una vegada llegits, havien d’ésser comentats contestant 
un qüestionari minuciosament dirigit a trobar el recurs que havia de 
permetre de resoldre una dificultat tècnica determinada. Si parlàvem 
del narrador, per exemple, havíem d’oferir a l’alumne un repertori 
suficient de models perquè hi pogués trobar el recurs més adient per al 
seu projecte narratiu. (ibídem) 

Aquest plantejament didàctic, fruit de la llarga l’experiència 
docent de l’autor del llibre tot just titulat Contra les aules, és a dir, 
escrit des d’un afany innovador, no amaga –al contrari, relata amb 
detall i amenitat- els entrebancs dels programes oficials que s’han de 
respectar, l’enfrontament en algun cas amb col·legues, però sobretot 
el moment històrico-polític i la societat concreta on es tracta sobretot 
de fer possible l’afecció a la bona literatura.9 En aquest sentit, el lector 

7  El lector potser recordarà el programa Digui, digui per a l’ensenyament de l’idioma.
8 En connivència amb el professor Antoni Espí, que s’havia traslladat a l’institut de 
Xixona (Alacantí). Ambdós aprofitarien més tard l’experiència acumulada durant el 
desenrotllament d’aquest programa per bastir un Curs de narrativa. Una proposta 
didàctica per a tercer de BUP, Ed. Laertes, 1988.
9 En un context de gran ciutat, la proximitat als grans centre culturals, possibilita 
l’accés directe al teatre, a exposicions temporals, museus... A respecte, si més no, és 
ben interessant l’article de Carme Alcoberro: «Tallers literaris i activitats culturals a 
l’ensenyament secundari», en  Articles núm. 16, Ed. Graó, Barcelona, 1998, pp. 49-59.



22

d’aquestes memòries alhora que celebra amb satisfacció els avenços 
pedagògics i didàctics que s’hi constaten, es fa càrrec dels entrebancs 
que cal salvar. 

D’altra banda, la incorporació el 2009, de la Literatura Universal 
com a matèria optativa en el programa de batxillerat, segons mostra 
Tomàs Llopis a bastament en el seu llibre, fou un repte encoratjador 
i, al capdavall, força gratificant per a qualsevol professor amant de la 
lectura literària.10 Socialment, es tracta, però, d’una minorització de 
l’aproximació a la gran literatura, no imputable als governs de torn sinó 
a la dinàmica cultural que patim, empobridora de les humanitats, com 
mínimament hem analitzat més amunt.

Concloent
Així, doncs, a partir del anys seixanta del segle passat, s’observa una 
renovació dels plantejaments pedagògics per treballar la literatura a 
les aules, consistent grosso modo a allunyar-se dels plantejaments 
acadèmics basats en la història literària i la retòrica més que en el 
missatge directe del text.  

Progressivament, l’evolució s’ha produït a partir de l’afebliment del 
nacionalisme culturalista que a mitjans segle dinovè s’havia propagat 
per tot arreu. Coincideix per tant amb una progressiva alfabetització de 
les masses i un cert culte a les humanitats entre les classes acomodades. 
Però la vulgarització de la cultura a través de les noves tecnologies ha 
trivialitzat per al gran públic la problemàtica de la condició humana, 
germen de la millor literatura.

10 Vegeu també en el llibre esmentat d’Enric Iborra. El mateix autor, en una entrevista 
periodística (El diario.es, 15 d’octubre de 2019), breument, explicava així el seu criteri 
pedagògic al respecte: “Centre les classes en la lectura i el comentari d’alguns llibres 
seleccionats de la literatura universal directament sobre la lectura, i no en el context. 
[...] Als Estats Units treballem molt sovint així, amb cursos sobre grans llibres. És el que 
va començar a fer a la Universitat de Columbia al principi del segle XX Lionel Trilling, 
per a mi un dels crítics de referència, i que des del 1940 es va estendre a moltes altres 
universitats nord-americanes.”



23

Referències bibliogràfiques
Bloom, Harold: (1995) El Cànon Occidental, Ed. Columna, Barcelona.
----(2000) Cómo leer y por qué, Ed. Norma, Santafé de Bogotá. 
Desclot, Miquel: (2005) «Cal llegir poesia?», AA. DD., La sabateta de 

vidre, Ed. Perifèric, Catarroja, pp. 52-82.
----(2011) «Poetes i infants», en L’Aiguadolç núm. 39, IECMA, 

Pedreguer, pp. 111-129. 
Escarpit, Robert: (1968) La revolución del libro, Alianza Editorial, 

Madrid.
García López, J.: (1965) Historia de la Literatura Española, Ed. 

Vicens-Vives, Barcelona (Novena edició).
Gimpel, Jean: (1972) Contra el arte y los artistas, Ed. Granica, Buenos 

Aires.
Iborra, Enric: (2013) Un son profund (Dietari d’un curs de literatura 

universal), Ed. Viena, Barcelona.
Lázaro, Fernando:  (1973): «Cuestión prèvia: El lugar de la literatura 

en la educación», en AA. DD., El comentario de textos. Ed. Castalia, 
Madrid, pp. 7-29. 

Llopis, Tomàs: (2016) Contra les aules, Ed. 3i4, Parterna-La Canyada.
Pellicer, M. Dolors: (2011) «De l’animació a la lectura i la mediació 

al País Valencià», en L’Áiguadolç núm. 39, IECMA, Pedreguer, pp. 
75-93. 

Todorov, Tvetan: (1987) «A propósito de Burgess», en Letra interna-
cional núm. 4, pp. 71-73.


