DUODA Revista d'Estudis Feministes num 5-1993

CONTRA NATURA/SEGUN NATURA

Eva Cantarella. Segun natura. La bisexualidad en el mundo anti-
guo. Madrid: Akal, 1991, 296 pagines.

Eva Cantarella forma part del grup d’estudioses del mén classic
{Sarah B. Pomeroy, Averil Cameron, Amélie Kuhrt, Mary R. Lefkowitz,
Maureen B. Fantialires), que s'han dedicat alarecercaial’explicacid
de la situacid i condicié de les dones a l'antiguitat. L especialitat
d’Eva Cantarella és el mon del dreti, a partir d"aqui, la seva produccid
ha abastat diversos aspectes de la vida de les dones a la societat
classica greco-romana, tal com es pot veure, per exemple, en els
seus liibres : Tacita muta{Roma, 1985}, sobre el silenci forgat de les
dones; L ambiguo malanno (Roma, 1985}, el més general i conegut i
que ha merescut diverses traduccions (La calamidad ambigua.. Ma-
drid: Ediciones ciasicas, 1992).

També ha estat traduit al castella el seu llibre Contra natura (Roma,
1988} amb el titol de Segun natura. La bisexualidad en ef mundo
antiguo. No sé'si caldria comengar per discutir els titols, tant "originari
com el de la traduccid, per la seva infidelitat mdtua i perque em-
mascaren, en part, el contingut del Hlibre. Eva Cantarella confessa,
en el proleg, que, en els seus estorgos per comprendre els moments
fonamentals de la condicié femenina a ["antiguitat classica, se li va
imposar el tema de I'homosexualitat masculina, en principi, per
veure com aquesta influta sobre les dones, perd que després eltema
jaliva interessar per ell mateix i per les seves repercussions legals i
juridiqgues. No deixa de ser sorprenent aquesta confessid

171



RESSENYES -

d’androcentrisme tan sincera. Des d'una perspectiva feminista, inte-
ressada i focalitzada en les dones, la lectura del llibre d"Eva Canta-
rella s'hauria de fer de manera selectiva, anant directament als
capitols dedicats a les dones i a la sexualitat femenina : el capitol IV
i ultim de !a primera pant, dedicat a Grécia, tracta de les dones i
I'homosexualitat, de I"amor entre ies dones, de les dones enfront de
I"'homosexualitat masculina i de 'homosexualitat femenina vista pels
homes i el subapartat-de! capitol [1 de la segona part, dedicat a
Fimperi roma, torna a tractar de les dones i I'homosexualitat.

Un cop vista I'homosexualitat masculina com un ritu d’iniciacié regu-
lat socialiment i juridica, la qUestid interessant de debd és veure si hi
ha o no hi ha un paral.lelisme amb ['homosexualitat femenina o
quina interpretacié cai donar ais thiasoi, comunitats de dones, com la
més coneguda, dirigida per la poeta Safo. Eva Cantarella s™ho plan-
teja quan diu (p. 114 i ss.} que, en el marc de les iniciacions
masculines, 1a relacid homosexual pot ser explicada de diferents
maneres, perd que, tot i aixi, pot ser explicada; en canvi ;quin
significat simbdlic i social podia tenir ['amor entre dones, si &s
paritari, no preveu la submissié i no pot simbolitzar transmissié de
poiéncia? Sospita que 'homosexualitat femenina, tan diferent de la
masculina, no hagi estat construida des de 1'exterior o sigui pels
homes, sobre el model de la pederastia. Situa el fenomen de Safo i
els thiasioi en el seu moment historic, la Grecia dels segles Vil i VI
a.n.e. que foren segles de transicid, en els quals encara hi havia per
a les dones algun espai obert per viure no com a instruments de
reproduccidé sind com a individus que, aimenys en una fase de la
seva vida, eren socialitzats i instruits. Després, les coses varen
canviar, varen desapareixer els thiasioi i, amb ells, la possibilitat per
a les dones de cultivar-se i estimar-se. Després de Safo, el silenci.
Amb uns altres parametres totalment diferents s’han d’interpretar
les relacions homosexuals de les hetaires, les companyes deis homes
grecs en els banquets i en la vida social. |, per ultim, el que esta clar
és el que pensaven els homes de les dones que s’estimaven : les
tribades (la problematica dels termes «lesbiana» i «{ribada» es
planteja, perd molt rapidament, en el llibre) eren dones saivatges,

172



DUODA Revista d'Estudis Feministes num 5-1393

inquietants, incontroldbles i perilloses.

Sap greu que no hagi funcionat el didleg entre estudioses i que Eva
Cantarella ignori totalment el llibre de Geneviéve Pastre Athénes et
«le péril saphique». Homosexualité féminine en Gréce ancienne.
Paris: Librairie «Les Mots ala Bouche», 1987. L actitud, la perspectiva
ilafinalitatd’unaialtra, al'hora d'enfocar el tema de 'homosexualitat
femenina, sén totalment diferents. El llibre de Geneviéve Pastre és el
primer volum d’una obra més ambiciosa, escrit des de la mifitancia
lesbianai seguint una genealogia femenina {Jacqueline de Romiily) i
lesbiana (Dolorés Klaich). Per exemple, dentrada, en el capitol
introductori, titulat «La voluntat de saber», planteja la qliestié de sila
fildloga o la historiadora ha de ser lesbiana per jutjar el tema i,
encara que reconeix que l'afirmacié és arriscada, creu que formar
part de les «interessades» no pot considerar-se un handicap. En un
altre sentit, li sembla impossible metodoldgicament associar dos
problemes absolutament diferents: I'actitud de les dones vers
Fhomosexualitat masculina i I'homosexualitat femenina. | conclou
que I'homosexualitat femenina mereix tenir el seu propi lloc a ia
histdria, no com un annex o la torna de i"fhomosexualitat masculina.

Ei subtitol del Hibre d'Eva Cantarella, referit a la bisexualitat, m'ha
portat el record d’'una vella lectura feta anys enrera, Hermafrodita
{Parts, 1958) de I"escriptora belga Marie Delcourt, publicat en castella
a Barcelona: Seix Barral, 1970. Encara que els continguts d"ambdés
flibres siguin molt diferents, de fet, sén complementaris i crec que
["aportaci¢ ja classica de Marie Delcourt mereixeria una relectura
perqué recordo el seu llibre ple de suggeriments des d’un plantejament
psicoanalitic. Parla de les cerimodnies en qué un home es disfressa
de donai alainversa, de les divinitats dobles, dels herois masculins
transformats en herois femenins, de ["andrdgin i de la figura de
I"'hermafrodita com a engendradora o resultat de teories filosofico-
religioses.

Mercé Otero Vidal
173






DUQDA Revista d'Estudis Feministes ntim 5-1993

Lola G. Luna (Comp.). Mujeres y Sociedad. Nuevos enfoques
teoricos y metodolégicos. Barcelona: Seminario Interdisciplinar
Mujeres y Sociedad, Universitat de Barcelona, 1991. 196 pags."

Este libro es el resuitado de las conferencias y lecciones interdiscipli-
narias impartidas durante el curso Nuevos Enfoques Tedricos y
Metodolégicos del Programa de Doctorado Mujeres y Sociedad ini-
ciado en 1990 en la Universidad de Barcelona. Considero que este
conjunto de ensayos son un instrumento basico en la interpretacion
de la Historia de las Mujeres, que nos conduce por [a metodologia
feminista, la historia, la sociologia y la psicologia; para que las
mujeres conozcamos estas disciptinas, con el fin de poder identifi-
carnos en una historia que nos une y reconoce.

Quisiera agregar, -ya que yo escribo desde México- que este libro es
clave para entender la [inea metodoidgica y de interpretacion histd-
rica que se esta dando en Espana, y que en Méxice se desconoce 0
bien no se quiere actualizar porque se insiste en mantener posturas
ideol¢gicas ya superadas, o que son acordes a la linea gubernamental
o partidista.

Mas que una resefia del libro, he optado por hacer una sintesis de
los articulos, con el fin que las lectoras/es puedan seleccionar los
temas de su interés.

He dividido los articulos de este libro en cinco bloques tematicos: 1.

* Dada su extensian, publicaremos la segunda parte de esta resena en DUQDA 6.

175



RESSENYES

Teoria y metodologia; 2. Historia; 3. Trabajo; 4. Psicolegia; 5. Reli-
gion.

1. Teoria y metodologia.

MARIA JESUS IZQUIERDO: «Un marco teérico para fas relaciones
de sexo y género.

Maria Jesus 1zquierdo es una conocida tedrica y militante feminista,
que propone un lenguaje no sexista - « al aplicar el femenino en todos
los casos»- para lo cual se «opta por usar la letra -e- en lugar de la
-a- y de la -0- como terminacion de sustantivos, pronombres, adjeti-
vos o articulos, «al referirse a personas de ambos sexos» {p.75).

Al principio del articulo sefala: «La construccién de un marco teérico
para las relaciones de sexo y género requiere hacer unas considera-
ciones de partida que permitan situar su aicance y la perspectiva
desde la que se consiruye: a) respecto del caracter de conocimiento
cientifico; b) respecto de las relaciones entre ciencia y politica, y ¢}
respecto del alcance de [as relaciones de sexo y género».{ibidem)

Para la autora el conocimiento cientifico esta ligado al «objeto y al
objetivo politico»; por lo que «el marco tedrico no viene justificado
por la curiosidad contemplativa, sino por el deseo de intervencion
para hacer que las cosas sean de otro modo, por el deseo de superar
la desigualdad social en todas sus formas, y en particular la des-
igualdad sexual por razones de sexo» {p.76}). Propone el trabajo
transdisciplinario en que el compromiso sea terminar con la divisién
sexual y social del trabajo.

Se propone el materialismo histdrico como una actitud comprometi-
da en lo material, intelectual y emocional. Lo que implica una critica
de la divisidn social y sexual del trabajo productivo remunerado y del
no remunerado que se da en el interior de la familia en ia division
sexual del trabajo doméstico. La perspectiva radical propone a las
mujeres convertirse en sujeto politico y ello implica abolir «la des-

176



DUODA Revista d'Estudis Ferninistes num 5-1983

igualdad como relacion social de poder».{p.80)

Finaimente, la autora va mas alla del analisis fisiolégico-cultural de
sexo Y género, al incorporar las categorias de dictadura, jerarquia y
relaciones de genero, en las relaciones de dominacion-sumisién
entre el género masculino y el femenino.

AMPARQO MORENQ SARDA: «La realidad imaginaria de las divisio-
nes sociales: una aproximacion no-androcéntricar.

Amparo Moreno analiza las divisiones sociales mediante [a catego-
ria del yo cognoscente; hace la critica de las diferentes ideologias
que amparadas en el pensamiento légico-cientifico, asumen «un
sistema imaginario de clasificacién social que parece estar en la raiz
de las divisiones sociales» {p.88). La base de esta critica la ubica
-entre otras lecturas- en el analisis de la Politica de Aristoteies.

En el analisis androcéntrico de Aristételes se basa la organizacién
de la vida social en el mundo occidental, al margen de las transfor-
maciones histéricas. La autora sefiala que si se realiza una lectura
critica no androcéntrica de esta obra, no podemos pasar por atto que
diversos autores, y autora: Agnes Heller, aceptan |a jerarquizacion
social y sexual como natural. Es asi como en «el discurso académico
actual se generaliza lo viril (ese yo sexista, adulto, racista y clasista)
hasta identificarlo con lo humano y se elude mencionar a las restantes
criaturas mujeres y hombres...» {p.91). Lo peligroso de estos juicios
cristaliza «en el menosprecic de lo femeninoc y 1a identificacién en el
arguetipo viril», que ha trascendido como objetivo veridico (Ibidem).

El peligro radica en asimilar este sistema imaginario y plasmarlo en
la ordenacién de la vida publica/privada de ios seres humanos. Asi
se justifica en el discurso androcéntrico la apropiacidn del patrimonio
doméstico, asi como la expansidn y dominio territorial; se confunde
lo politico con o social, y se afirma el caracter inmutable de las
instituciones histéricas. La propuesta es «modificar ese yo cognos-
cente con el que hemos aprendido a pensar reacionalmente, para

177



AESSENYES

poder re-pensarnos y re-conccer el sistema de valeres y consiguien-
te universo mental-conceptual del logos»... salir de lo racional para
pasar al territorio simbdlico que hemos conceptualizado como
irracional {p.99).

MARYSA NAVARRO ARANGUREN: «Mirada nueva - Problemas
vigjos».

Marysa Navarro nos presenta una sintesis de ia incorporacién de
las categorias de analisis e interpretacién feminista en los estudios
histéricos. Sefala la ausencia de una perspectiva de género en l1a
historiografia americana; asi como et cambioc que se dic en los afics
setenta en la interpretacion histdrica. El feminismo hizo surgir a ls
mujeres como sujetos en el devenir histérico, la historiografia femi-
nista inicié el debate sobre el concepto de género, asociado a los
de raza y clase. Joan W. Scott enfatizd la necesidad de una pers-
pectiva teérica en la Historia de las Mujeres, situando al «género
como una categoria analitica integral» {p.105}. Por otra parte, Ma-
rysa Navarro sefiala que en los Estados Unidos en los afios sesenta
los movimientos por los derechos civiles de las mujeres y hombres
de raza negra, y contra la guerra en Vietnam, fueron la base de la
incorporacion de los programas de Estudios sobre las Mujeres en
las universidades norteamericanas.

La autora sefiala [a ausencia del analisis de génerc en la investiga-
cién historiografica sobre mujeres, situaciéon que se agudiza en
América Latina y Caribe. Esta ausencia va ligada a la falta de una
tradicién de historiadoras latinoamericanas, y también a condiciones
politicas que han mantenido a las mujeres marginadas en la toma
de decisicnes.

Finalmente, propcone recuperar la historia de las mujeres, y revisar la
historia colonial agregandc el analisis de génerc al de raza y clase,
sin olvidar los mecanismos de organizacién y control en esta estructura
piramidal.

178



DUQDA Ravista d'Estudis Feministes num 5-1983

M.JESUS BUXQ i REY: «Vitrinas, cristales y espejos: dos modelos
de identidad en la cultura urbana de las mujeres quiché de Quetzal-
tenango (Guatemala)»

La autora inicia el estudio preguntandose: «;Doénde esta la realidad
antropolégica de esta abstraccién que llamamos identidad?.

Contestar a esta pregunta nos obliga a revisar, en primer lugar, los
blogues conceptuales de diferentes enfogues tebricos en ios gue se
inserta el concepto identidad, y, en segundo fugar, considerar la
mecanica de formacion y construccion de la identidad desde la
investigacién de un contexto cultural concreto, en este caso, la
identidad de mujeres indigenas en la ciudad de Quetzaltenangos
{p.29).

En cuanto a la identidad en referencia a un grupo étnico o cuitural,
«el modelo vitrina {identidad por el traje, comida, ritos, lengua} deriva
de la comprension de sociedades primitivas o campesinas entendidas
como sistema integrados y estables, se sigue usando para caracte-
rizar 1a evolucién de las identidades tradicionales en el 4mbito de las
sociedades complejas y plurales.»{idem} Sin embargo, existe la
fluidez de la identidad, en que se acepta la mutabilidad y las influen-
cias intercuiturales, adecuadas a la modernizacion. Se concibe la
identidad personal en el «ambito de! pluralismo cultural» (p.32).

M. Jesus Buxo afirma que en los enfoques unitarios se define la
identidad sumando hombres y mujeres, cuando los estudios se han
hecho sobre informantes masculinos, ello nos leva a la necesidad
de estudios de no solo entre los géneros, sino de un mismo género.
.En base a su experiencia con mujeres en Quetzaltenango, delimita
dos modelos en la forma de construir la identidad: «El modelo cristal
se configura en transparencia rutinaria con el sistema cultural nativo,
mientras el modelo espejo se constituye en retlexién consciente y
definicién propia sobre las disponibilidades culturaies del entorno»
(p.33). El.modelo cristal se aplica a las quichés recientemente emi-
gradas a Quetzaltenango, que se representan a si mismas a travées

179



RESSENYES

de su familia y su comunidad. Por otra parte, el modelo espejo se
aplica a las emigradas con un cierto nivel de escolaridad; y «se
caracteriza por la capacidad de imponer una definicién propia resul-
tado de la reflexion y selccion que cierto grupo de mujeres realiza a
partir de las diferencias alternativas que ofrece su entorno cultural»
(p.35). Se caracterizan a si mismas como una entidad individuada:
madre, vendedora, ciudadana, de Guatemala, etc. Su identidad
-producto de la autoreflexién- es flexible ante la dinamica socio-cultural
en que se desenvuelven,

Por Jitimo, se senalan los cambios que se han introducido en las
quichés conversas a las sectas protestantes. Debe reflexionarse en
que los discursos ‘'sobre identidad, grupo étnico y género no son
permanentes, sino flexibles en las ideas y comportamientos.

ANA SANCHEZ: «La Masculinidad en el discurso cientifico: aspectos
epistemologicos».

Ana Sénchez se refiere a los cambios que ha sufrido el discurso
cientifico, y a incluir a la ideologia en el andlisis de las disciplinas
cientificas; la ciencia como parte de un «entramado cultural e histé-
rico concreto», se modifica en la «interrelacién de sus aspectos
sociales, politicos, eic. Estos aspectos que |a generan y son gene-
rados por ella determinarian a su vez ia estructura, fines, conceptos
generales, valores, ideales y practicas de la ciencia» {p.1€8).

La critica feminista a la ciencia, se da con el cuestionamiento de las
masculinidad que la impregna. La eleccidén de la metodologia de
andlisis siempre estd «impregnada de ideologia masculinista», etno-
céntrica, asimeétrica y jerarquica (p.170). Ana Sanchez propone que
como feministas y occidentales, debemos cuidar de no caer en
racismaos; mantener «la dialdgica de lo particular y lo universal como
la suma emergente y creativa de cada una de las particularidades...
La teoria feminista deberd considerar las interrelaciones que recursi-
vamente se daran entre raza, genero, clase y edad» (p.171).

Volvemnos a la critica del pensamiento binario, y del género como
180



DUODA Revista d'Estudis Feministes nom 5-1993

construccidn cultural. «La forma de elaborar los principios 16gicos y
epistéemicos que rigen el método cientifico obedecen a una construc-
cidn cultural patriarcal, situandose el género como el factor desvela-
dor crucial de esta construccién» (p.172).

Con respecto a «la capacidad de objetividad, no es innata, sino que
se conforma en el proceso de socializacién diferencial regido por el
genero». Porlo que se pregunta: ;Cual seria una vision feminista de
la ciencia? Esta podria derivarse de «los valores que ahora se
asignan a lo femenino», lo cual significa que lo contextual e interre-
lacional «obedezca a ningun tipo de valores especificos innatos ©
esenciales» (p.173).

Para Ana Sanchez la epistemologia de la complejidad de Edgar
Morin constituye un «adecuado marco metodoidgico, siempre abier-
to, que por un lado puede servir de base para los modelos interacti-
vos propuestos por tas feministas y, por la otra, puede alimentarse a
su vez de la entrada teédrica que el feminismo aporta» (p.174).

Cristina Pelayo F.

181






DUQDA Revista d'Estudis Feministes nom 5-1993

Fina Birulés, Celia Amorés, Frangoise Collin, Luisa Muraro, Mer-
cé Otero, Rosa Rius. Fllosofia y género. ldentidades femeninas.
Irufia, Pamplona-lrufia. Pamiela, 1992

«En este volumen se ha convocado a voces diversas, plurales, con
el dnimo de reflexionar acerca del nexo entre el pensamiento filos6-
fico y lo femenino» {p.11). Asi se inicia este libro, que consiste en
una recopilacidn de cinco articulos editados y habilmente introduci-
dos por Fina Birulés.

E! binomio conceptual Mujerffilosofia no se plantea ya como un
callejon sin demasiada salida, sino como un lugar de encuentro de
multiples puntps de vista, que, lejos de competir ni ser excluyentes,
pretenden colaborar en la reconstruccién de una auténtica historia
de las mujeres fil6sofas, asumiendo una serie de «debates necesa-
rios porque 1a historia de las mujeres no es simplemente una pers-
pectiva mas, no es una perspectiva entre otras del tan celebrado
‘finai de la historia™» (p.12}

El titulo mismo general del libro es, si no ecléctico, conciliador. Alude
al «Género» y a la identidad. E! género, como plantea en la intro-
duccién Fina Birulés, ha devenido un término polémico que, al parecer,
marca una linea divisoria entre corrientes opuestas del feminismo:
en un iado as que lo enarbolan y ai otro, fo que conoccemos como
feminismo de [a diferencia. La polémica, en la formulacién de la
citada autora, podria definirse asi: «4 Hay que entender lo femenino

183



RESSENYES

en términos de construccién social o bien hay que hablar de una
esencia femenina definida biolégica o filoséficamente?» {p.14). La
solucién que ella misma propugna (y practica en este caso) nos
parece interesantisima, vivificadora y coherente con el planteamiento
del libro: quizas esta disyuncién no deba entenderse como exclusiva,
quizas seria més fructifero el camino de una tercera via que ifuminara
desde los dos lados de la citada frontera, «una solucidén de compromiso
-dice- como la sugerida por Teresa de Lauretis que propone interrogar-
se acerca de /as relaciones mantenidas por las mujeres reales -en
tanto que agentes histéricos- con el concepto normativo de «Mujer»
producto del discurso hegemoénico» {p.14) {la cursiva es nuestra).

Asi, como base del proyecto de reconstruccién de la historia de las
mujeres filésofas, ella propone, y el libro, de heche lo cumple, «dejarlas
habiar, para que nos digan quiénes son ¢ quiénes eran» (p.14). Es
decir, pone el énfasis en la recuperacion y transmision de lo gue hay
{hay muchos mas textos en la historia escritos por mujeres de lo gue
imaginamos, dice} y soslaya un tanto centrarse en el andlisis del
silencio impuesto a las mujeres ¢ de las causas generales de la
supuesta inexistencia de escritos de fitésofas.

El ptanteamiento no podria ser mas convincente por globalizador,
dialéctico y positivo. Dar a la luz escritos de mujeres filésofas sepulta-
das en la historia supone una doble virtud: es afirmative; es esclarece-
dor de nuestra identidad, de nuestro ser de hoy como mujeres (porgue
no hay historia sin interpretacion) ya que, como dice Fina Birulés, una
de las vias para construirnos como sujetos historicos es re-conocernos
{«debemos entrar en el futuro retrocediendo» (p.17)} y, ademas, des-
de una postura dindmica y no esclerotizable, puesto gue ulteriores
descubrimientos «nos obligaran necesariamente a re-pensarnos» (p.16),
O mucho nos equivocamos o esto coincide con uno de los cometidos
més interesantes de una sincera reflexién filoséfica: un re-pensar y
re-interpretar antidogmatico, critico y dindmico desde una hermeneuti-
ca personal e histérica. |

Asi pues, gquiadas por estas oportunas reflexiones, nos disponemos a
184



DUQODA Revista d'Estudis Feministes nim 5-1993

pasear a través de un pequefio pancrama de amplio espectro, cuyo
tema unitario es la citada relacion mujer/filosofia.

En el prélogo se nos sugiere un esquema de clasificacion de puntos
de vista: por una parte esta presente la perspectiva que se centra en
el desmantelamiento de la historiografia androcéntrica como libera-
cion del pensamiento femenino de mediaciones que le son ajenas
(Celia Amords); por otra parte esta la blusqueda y recuperacion de
voces de mujeres que, aunque constan en la historia, han sido
silenciadas y privadas de tranamision propia {Mercé Otero y Rosa
Rius} y finalmente, 1a perspectiva afirmativa, la perspectiva contem-
poranea de mujeres que fitosofan dentro de corrientes actuales
pujantes {Frangoise Collin y Luisa Muraro).

El articulo de Celia Amords atraviesa, como apunta el titulo, lo que
ella considera un momento fundacional del feminismo -La llustracion-
para denunciar la posterior reaccidn romantica, «rearme ideolégico»
del poder patriarcal, radicalmente miségina, basada, sin embargo,
en las encrmes lagunas de irracionalidad con respecto a la mujer en
l[as que navegaba el pensamiento patriarcal ilustrado.

La autora parte de su ya tan conocida y elaborada tesis que sitla las
raices del feminismo en la radicalizacién de La lustracién. Fueron
las mujeres de ia época (en el articulo aporta un buen ndmero de
nombres y citas muy significativas al respecto) las que desenmas-
cararon la irracionalidad intacta del poder y del patriarcado, al llevar
a sus ultimas consecuencias los citados ideales revolucionarios,
dandoles carta de verdadera universalidad. «La ética feminista es,
pues, ia (nica ética verdaderamente universal» {p.124)

En la segunda parte del articulo sitta la reaccion antifeminista ro-
mantica contra estos avances en la profundizacion y resimbolizacion
del concepto de «naturaleza» con el que los llustrados habian inten-
tado excluir ala mujer de la cultura {lo publico, [o politico...), concepto
ahora ya envueito en una pretendida abstraccion filoséfica explicita
que, en sus exponentes mas furibundos, convierte a la mujer en

185



RESSENYES

otredad con respecto a [0 humano -el vardn-, en simulacro {una
broma, astucia...}, en falsa imagen, no-ser, ser generico...

Los articulos de Rosa Rius y Mercé Otero recuperan, respectiva-
mente, las figuras histéricas de lsotta Nogarola, humanista italiana
del 5. XV, y Marie Le Jars de Gournay, fildsofa feminista francesa de
principios del S. XVIi. Resulta curioso que el tono de los dos articu-
los sea tan similar: son tratamientos muy documentados, laboriosos
y de recorrido general por la vida y obras de las autoras recuperadas;
en ningun aspecto se magnifican ni se mitifican, aunque si sean
presentadas como mujeres excepcionales de su tiempo y calificadas
en funcién de algunos de los ejes sobre los que pivota el pensamiento
feminista en la actualidad: el ingenio de ambas, su capacidad de
afirmacién, su empefio en incluir el hecho de ser mujer como objeto
epistemolégico y, sobre todo, su tozudez en tomar la patabra contra
todos los intentos del patriarcado por silenciarlas y reducirlas al
patrén normativo de la época.

Desde aqui, no nos resistimos a sefialar dos aspectos que nos
parecen especialmente significativos: la ingeniosa defensa que hace
Isotta Nogarola del «deseo de saber» de Eva (p. 89) -contra fa
consideracién-acusacion del «pecado original» como pecado de
soberbia-, en el trabajo de Rosa Rius; y la calificaciéon de algunos
aspectos de la obra de Marie De Gournay como una colaboracion
importante para «sentar las bases de la moderna teoria de los sexos
y los géneros» {p.108) en el articulo de Mercé Otero.

Tampoco queremos resistirnos a aplaudir lo que significa su descu-
brimiento: jIsotta y Marie, bienvenidas, por fin, a la Historial

En su articulo, Frangoise Collin, hace un repaso gerneral de 1a obra
The human condition de Hannah Arendt. Se trata de un acercamiento
ala vez critico y respetuoso. En él presenta ef pensamiento de esta
autora desde dentro, sin forzarlo, sin que el punto de vista de la
investigadora se imponga o interfiera para adecuarlo o acomodarlo a
ningun estereotipo.

186



DUODA Revista d'Estudis Feministes num 5-1993

Muestra desde rasgos «incémodos» que la aproximarian demasiado
al pensamiento «viril» de la tradicién filosédfica occidental, hasta el
desasosiego que le suponen, como mujer, las viejas dicotomias:
naturaleza/cultura, cuerpo/espiritu, privado/publico... Asistimos tam-
bién a la propuesta de otras dicotomias menos inhdspitas para la
condicidn de mujer: hacer/actuar, soledad/aislamiento, democracia
uniformadora e impositiva/democracia de las diferencias...

El andlisis -que, sin duda, provoca el interés peor leer la obra directa-
mente- termina en un sugerente apartado titulado «Entre la accién y
lo dado: el nacimiento», que centra en el nacimiento (no metaférico y
social, sino biclégicc) una valiosisima apcrtacién de la autora que la
desmarca definitivamente de cualquier tradicién filosofica masculina,
y que, por otra parte, significa una proximidad que puede resultar
prcmetedora con respectc a puntos de vista del pensamiento filosé-
fico feminista de algunas corrientes contemporaneas.

Finalmente, Luisa Murarc se centra en su innovadora tesis sobre la
autoridad femenina. Parte de un breve analisis critico del concepto
de autoridad y de 1a critica a la autoridad entendida como autoritarismo
realizada por el pensamiento de la izquierda. Su objeto es desvincular
el nexo que se ha establecido en la sociedad occidental entre autori-
dad y poder, que, en aras del igualitarismo, ha ccnducide a las
mujeres a la «sororidad» -una idea, dice ella, que debe ser desban-
cada por estéril y por irreconciliable con la realidad; y que debe ser
substituida sin miedos por la de «autoridad femenina». Si, de hecho,
argumenta, todas somos diferentes, «la practica de la diferencia
consiste en registrar y saber vivir el sentide de la supericridad de
otra mujer, apoyandose en ella como en una palanca para la iibera-
cién de los propios deseos» {p.56}).

La autoridad femenina es considerada, por tante, come distinta y
distante de cualquier relacion de poder: se fundamenta en la necesi-
dad de representacién simbolica {(no se puede pensar el orden sccial
como distinto del simbdlico, dice la autora) de ia relacién de 1a. mujer
con la figura de su madre, es decir en la confianza -en el affidarmento-

187



RESSENYES

cuya certeza se basa en [a practica, en «la antigua relacién con la
mujer que nos ha dado la vida y la palabra»{p.62).

Se trataria, en definitiva, y eso parece desprenderse de la anterior
argumentacién, de una autoridad dada, otorgada por una, la que
autoriza, a otra, la autorizada; o contrario a una autoridad impuesta,
desde arriba. Tal vez pedria definirse como una autoridad horizontal
{0 como oblicua -por dirigirse al plano simbético-}, opuesta a la
verticalidad del autoritarismo.

Carmen Gil Pou
Teresa Sanz Coil

188





