
pàg. 129

RESUM 
Les captes amb el pandero, vinculades a la confraria 
de la Mare de Déu del Roser, havien estat ben 
presents en les celebracions de moltes poblacions 
de Ponent fins al primer terç del segle XX. La 
manca de continuïtat dels estudis dels primers 
etnògrafs i l’abandonament de l’activitat n’han 
condicionat i limitat la imatge actual. En aquest 
article ens proposem revisar la bibliografia de les 
primeres recerques sobre alguns aspectes de les 
cançons de pandero, a finals del segle XIX i primer 
quart del segle XX —principalment de la mà de 
Valeri Serra i Boldú—, el treball de camp d’Enric 
Farreny a principis dels anys 70 i les investigacions 
actuals al pla de Lleida. Així mateix, revisem els 
registres històrics d’aquesta activitat des de principis 
del segle XVI. 

PARAULES CLAU 
Cançó, pandero, tambor, majorales, cantadores, 
confraria, Roser. 

Musicologia

ABSTRACT
The timbrel catches, which are related to the 
confraternity of Our Lady of the Rosary, had been 
in the celebrations of many villages of western 
Catalonia until the first third of the twentieth 
century. The abandonment of this activity, as well 
as the lack of continuity in the earliest ethnographic 
studies, has conditioned and limited the present 
knowledge on the timbrel songs. We review here 
the early studies on timbrel songs during the late 
nineteenth century and the first quarter of the 
twentieth century —mainly from Valeri Serra i 
Boldú—, the Enric Farreny fieldwork of the early 
70s and the current investigations in the Pla de 
Lleida. We include also historical records of this 
activity since the beginning of the sixteenth century. 

KEYWORDS
Timbrel, drum, foreman, singers, confraternity, 
Rosary.

Ester G. Llop
Etnomusicòloga

«Aquí vénen 
les donzelles, cavallers, 

per a cantar»

CONSIDERACIONS 
INICIALS 

La capta de les majorales de la confraria del Roser cantant amb el pandero quadrat als 
bateigs, casaments i altres festes importants era una activitat molt arrelada als pobles de 
Ponent, on encara actualment en queden rastres de memòria oral. Va captivar l’atenció 
d’historiadors, escriptors i folkloristes des de la darrera dècada del segle XIX fins als anys 
de la República, quan l’activitat va desaparèixer definitivament a gairebé tots els pobles 
on encara es feia. En altres llocs de Catalunya, com és el cas del Priorat, la Ribera d’Ebre 
i el Camp de Tarragona, les captes amb el tambor van sobreviure durant el franquisme 
vinculades a les activitats de la Sección Femenina.1

1 En aquest article, abastarem la zona de Ponent (el Segrià, l’Urgell, el Pla d’Urgell, la Noguera, les Garrigues i la Segarra). Sobre l’ús del pandero quadrat a les 
comarques tarragonines, vegeu els treballs de Ramon Violant i Simorra (Violant 1958) i Salvador Palomar (Palomar 1990).

El pandero 
de les mosses 
a Ponent

shikar. núm. 02 | 2015   p. 129-137



Revista del Centre d’Estudis Comarcals del Segriàshikar.

El caràcter monogràfic dels estudis de Valeri Serra sobre les 
cantadores del pandero de Ponent és excepcional i no tornà 
a donar-se fins a la dècada del 1970. Durant la Guerra Civil, a 
alguns pobles van cremar els objectes que recordaven aquesta 
tradició: el pandero, la plateta de la Mare de Déu i les llibretes 
on les majorales més joves havien apuntat les cançons de les 
antigues cantadores. Fins i tot el pandero que havia regalat el 
rector de Montclar a Valeri Serra va ser manllevat. Els pobles 
perdien així els objectes on havien aferrat la seva memòria.Més 
tard, la dictadura va dificultar i condicionar les recerques, alhora 
que les cantades ja s’havien extingit. Així, sovint trobem que 
l’imaginari de les majorales que ha sobreviscut és el que havia 
fixat Valeri Serra fa més de cent anys.  

© Museu de Lleida: diocesà i comarcal. El tambor de Boix, d’època barroca, 
amb la imatge de la Mare de Déu del Roser. Sembla ser que, en abandonar-s’hi 
les cantades, el rector va traslladar el tambor de Boix cap a Tragó de Noguera 
–per substituir el que s’havia cremat durant la guerra–, on encara hi van fer 
cantades fins a mitjans de la dècada de 1940. Actualment es conserva a la sala 
de reserva del Museu de Lleida.

Arran de la recerca Els cants 
religiosos de tradició oral 
a Ponent que realitzem 
amb l’Amàlia Atmetlló i el 
professor Jaume Ayats, hem 
conegut de prop el treball 
de camp que va realitzar 
Enric Farreny als anys 70 i 
les aportacions de Dolors 
Sistac en la continuació 
de la recerca del seu marit 
(Sistac 1997). Aquest 
material, juntament amb 
el treball de camp que 
vam realitzar l’any passat 

a les comarques del Segrià i de la Noguera, permeten fer 
noves aportacions a la imatge de les majorales del pandero. 

Igualment, les indagacions historiogràfiques han fet emergir 
dades reveladores sobre l’ús del pandero a casa nostra.

ELS TREBALLS DE VALERI 
SERRA I BOLDÚ2 (CASTELL-
SERÀ 1875 – BARCELONA 1938)

Una de les gran aportacions de Valeri Serra i Boldú fou l’estudi 
de les cançons de pandero o de tambor a Ponent. Durant 
més de vint anys —des del 1902 en què guanyà el premi de 
l’Acadèmia Mariana de Lleida fins a les col·laboracions a La 
Vanguardia i la publicació de la seva obra monumental El Llibre 
d’Or del Rosari a Catalunya (Serra 1925) a mitjans dels 
anys 20—, es va dedicar a estudiar i a divulgar aquest gènere. 
L’havien precedit Josep Pleyan de Porta (Pleyan 1889: 102), 
que va donar notícia de la presència del pandero quadrat a les 
festes principals d’alguns pobles de la Noguera i del nord del 
Segrià, i Joan de Porcioles (de Porcioles 1899: 24–28), que 
havia escrit una breu i precisa descripció de «lo tambor» a 
Àger. Igualment, el poeta Josep Iglésias Guizard havia guanyat 
l’Englantina d’Or i Argent als Jocs Florals de Lleida el mateix 
1902 —amb Valeri Serra entre el jurat— amb l’obra titulada El 
pandero de les mosses, en què donava detalls que devia haver 
copsat de primera mà. 

Els treballs de Valeri Serra van impulsar recerques particulars i 
articles d’altres autors que responien a la seva crida i feien emergir 
noves dades i lletres de cançons de tambor en altres contrades 
del Segrià, de l’Urgell i del Baix Camp, per citar-ne algunes. Valeri 
Serra va basar el seu treball de camp en observacions directes 
de les cantades i d’entrevistes individuals o de grup amb les 
cantadores que, de vegades, provenien de diferents pobles d’una 
mateixa zona geogràfica amb la finalitat de recollir la màxima 
quantitat de lletres de cançons i de variants.

Sempre descriu les cantades amb el tambor en el marc de les 
activitats de la confraria del Roser, que existia a pràcticament 
tots els pobles. Dues majorales del Roser, una de soltera i una 
de casada, els dies de festa grossa acudien amb el pandero i la 
bacina de la Mare de Déu a totes les cases que les demanaven 
per a cantar. També anaven a les cases quan hi havia algun bateig 
o casament i a la rectoria quan el bisbe feia visites pastorals. 
Sovint portaven acompanyants femenines per ajudar-les a cantar. 
Quan entraven a la casa, cantaven per presentar-se, deixaven la 
bacina sobre la taula, fixaven un preu per a cada cançó (entre 
cinc i deu cèntims), escoltaven les peticions dels presents i 
cantaven les cançons que els demanaven. Cal precisar que cançó 
s’utilitza sempre amb el significat de text, una estrofa formada 
generalment per vuit versos heptasíl·labs. La melodia sol rebre 
el nom de tonada i a cada poble acostumava a ser sempre la 

2 serra 1903, 1907, 1915 i 1925.

Sovint trobem 
que l’imaginari 
de les 
majorales 
que ha 
sobreviscut 
és el que havia 
fixat Valeri
Serra fa 
més de 
cent anys.



pàg. 131

mateixa, amb poques variants. Començaven cantant una cançó 
per a la Mare de Déu i, després, per a tots els convidats de la 
festa: el capellà, el nuvi, la núvia o familiars, solters, casats, vidus, 
infants, forasters, etc. Les cançons es tornaven, és a dir, si una 
noia s’havia sentit al·ludida, havia de respondre amb una nova 
petició o bé posar-se vora el pandero i cantar-la ella mateixa. En 
general, Serra afirma que totes les cançons tenien com a principal 
objectiu la lloança dels convidats. Admet també el joc galant 
amorós entre els joves festejadors.

Les majorales més reconegudes eren les que tenien més repertori: 
per a tots els noms de persona o de poble, per a tots els estats 
civils i posicions socials i, fins i tot, per als objectes i animals 
domèstics. Les cançons sempre eren semblants, fetes amb uns 
motllos concrets; tot i que podia semblar que improvisessin, 

per la rapidesa amb què 
responien, en realitat cercaven 
mentalment la cançó, o sigui, 
els versos més escaients del seu 
repertori.

El tambor no deixava de 
sonar en tota la cantada, que 
podia durar fins a quatre 
hores. En deien pandero o 
tambor i, en alguns llocs, més 
concretament «el pandero 
de les mosses». Era fet amb 
un bastiment d’entre 40 i 
60 cm de costat amb pell 
per totes dues bandes on hi 
havia representada la Mare 
de Déu del Roser en una cara 

i el sant patró del poble o un ram de flors en l’altra. Anava tot 
guarnit amb flocs de cintes per les vores i un reng de cascavells 
a l’angle superior —segurament, també en duia a l’interior, però 
no eren visibles. Per fer-lo sonar se’l col·locaven amb la punta 
cap avall, sostenint-lo amb la font dels braços. Joan de Porcioles 
havia puntualitzat que se l’apuntalaven al ventre. La resta de la 
comitiva se situava al seu voltant.

Valeri Serra havia encertat a descriure les cançons 
de pandero com una part de la festa comunitària i en 
va arreplegar una magnífica col·lecció de lletres i les 
presentava organitzades per temes. L’ús de fórmules 
arcaïtzants, el caràcter atemporal i complaent, els referents 
a la figura ideal de la Mare de Déu i al món botànic 
s’ajustaven com un guant al gust de l’ideal noucentista. 
Com altres etnògrafs de l’època, tenia dificultats a trobar un 
suport per a la dimensió sonora de les cançons, la tonada, 
l’expressivitat cantada, que —si mai s’hi feia referència— 

fàcilment quedava en darrer terme. La col·laboració 
amb professors de música li va permetre publicar, el 
1925, la partitura de tres tonades diferents —recollides 
a Torrelameu (que ja havia publicat el 1907), Rosselló i 
Cubells— que considera «variants». 

Els treballs de Valeri Serra i Boldú, home de conviccions 
religioses molt arrelades, oculten alguns detalls sobre les 
cançons de pandero que, de tota manera, són a les seves 
llibretes de notes. Per exemple, d’acord amb els seus escrits 
publicats, sembla que les cantades amb el pandero queden 
reduïdes a l’àmbit privat, a l’interior de les cases; als seus 
quaderns de notes, però, podem llegir una cançó que duu 
l’anotació «café»:3

Aquí venen les donzelles
caballers per a cantar
aquí venen [les donzelles]
si llicencia’ls volen dar
aquí [vénen les donzelles]
també una de casada
caballers per a cantar
que se’n diu la majorala.

En cap de les seves publicacions no cita els cafès ni que les 
cantadores s’adrecessin exclusivament a un públic masculí, com 
descriu aquesta cançó. La lletra és ben entenedora: les cantadores 
—probablement per la festa major— es presenten davant dels 
«cavallers», parroquians habituals dels cafès de poble. Un altre 
exemple són les expressions enigmàtiques i eufemístiques que feia 
servir per dir que els nois feien peticions més o menys obscenes 
per fer enrogir les noies: «si algun imprudent arribava a demanar 
una cançó desencaixada de l’harmonia regnant, no reincideix 
quan se li observa: Cavaller, gasti’n de modos […]» (Serra 
1986). Ell mateix, però, va anotar dos exemples de cançons 
endreçades a la «bragueta» que no va publicar mai. Aquestes 
decisions sobre què calia explicar, que actualment poden 
sorprendre, no responen només a la moral particular de l’autor 
sinó a la lògica de determinats moviments culturals europeus de 
l’època. De fet, tots els autors que escriuen sobre aquest tema en 
aquell temps passen significativament per alt els mateixos detalls. 
En les cartes públiques que s’enviaven Valeri Serra i Josep Güell 
—fundador de l’Orfeó Nova Tàrrega— es veu clarament una 
voluntat regeneradora i paternalista que pretén allunyar els homes 
del vici dels cafès i les tavernes (Güell 2009):

Constituhit aquest [l’Orfeó] de segur que 
Tàrrega, a més de lligar ab més fermesa les 
relacions dels urgellesos ab sos fills, podria 
quedar satisfeta al veurer recular la mala 
llavor, que, cuatre donas de burdell ab sos cants 

3 Biblioteca de Catalunya, manuscrit 833, 13r. És la cançó que dóna títol a aquest article.

Les 
indagacions 
historio-
gràfiques han 
fet emergir 
dades 
reveladores 
sobre l’ús 
del pandero 
a casa 
nostra.



Revista del Centre d’Estudis Comarcals del Segriàshikar.

lascius, sos cops de talons y gestos provocatius 
ab companyia d’un tipo carregat de panitorros 
y males paraules, van sembrant per aquestes 
terres pervertint la joventut, embrutint sos cors y 
portantlos al estat més perdurable y corromput 
de la escala social. (Josep Güell 1901)

I Valeri Serra, més tard, respongué: 

Vinga, enhorabona la creació d’un Orfeó, vinga 
enhorabona la regeneració de veritat d’aqueixas 
comarcas materialment tan ricas […].
¡Visca la moralitat!
¡Visca Catalunya! 
(Valeri Serra i Boldú 1901)

ELS MATERIALS 
D’ENRIC FARRENY MARTÍ 
(LLEIDA 1920–1975)

A principis dels anys 70, Enric Farreny realitzava el 
doctorat a la Facultat de Filologia de la Universitat 
Autònoma de Barcelona sota la direcció del professor 
Josep Romeu i Figueras. Les darreres cantadores de 
cançons de pandero que va entrevistar deurien ser les 
primeres informants a fer servir el casset com a suport 
dels enregistraments, que hem pogut investigar un cop 
digitalitzats pel Museu de la Música de Barcelona. Enric 
Farreny ja no va tenir oportunitat de veure les cantades 
amb el pandero i, per tant, entrevistava antigues 
majorales o bé els seus descendents. Les informacions 
que es desprenen dels seus enregistraments 
puntualitzen alguns aspectes dels estudis de principi 
del segle XX i donen dades inèdites sobre la preparació 
prèvia de les cantades, consideracions èmiques de les 
cançons de pandero i també circumstàncies rellevants 
sobre els motius de l’abandonament d’aquesta tradició.

Es fa evident que les majorales exercien aquest càrrec 
durant un any i es rellevaven en una data concreta: a Millà 
era per sant Llubinet, dia d’un important aplec de la vall 
d’Àger. A Àger i a Alpicat les canviaven per la festa del 
Roser d’Octubre i, a Alfarràs, el dia de Pasqua. Així, les 
cançons de pandero eren interpretades en públic sempre 
per dones joves, segons la disponibilitat.

Pel que fa a les situacions en què cantaven cançons, a 
banda del que ja havia observat Valeri Serra, explicaven 
que per la fira d’Àger i per la festa major d’Alpicat i 
d’Alfarràs anaven a cantar als cafès i a les fondes. A 
Àger, les acompanyaven uns majorals grans, «homes de 

coneixement». A alguns llocs passaven a l’hora de dinar, 
mentre que en altres, ho feien al final de l’àpat, «al llevant 
de taula», una nomenclatura específica que trobem 
només en una part del territori. A Tragó de Noguera 
—ara sota les aigües de l’embassament de Santa Anna— 
recordaven que els enginyers de la Canadenca sempre 
demanaven les cantadores: «—No trobarem cap senyora 
que mos toca el tambor i que mos cante cançons?— i 
responien —Prou, homes, prou; si no en trobem de 
joves, en buscarem de velles». Un home de Tragó, 
explicava que quan els mossos tornaven de la sega, amb el 
jornal a la butxaca, sortia una parella de dones a rebre’ls a 
l’entrada del poble cantant. 

A Tragó, a Millà, a Àger, a Alpicat i a Alcoletge, les 
cançons les ensenyaven unes dones grans del poble; a 
Tragó deien que «tenien un do, com un poeta; només 
els calia veure el personatge per inventà’s la cançó». No 
sabien de lletra i tenien una gran memòria. Explicaven 
a les noies a qui podien cantar i què li havien de dir. A 
Castelló de Farfanya i a Alpicat també assajaven i, a Bell-
lloc, s’aprenien les cançons de memòria. Sempre eren 
les mateixes cançons, per regla general; de tant en tant, 
se’n treia alguna de nova, però no gaire. Es fa palesa una 
relació intergeneracional entre les majorales solteres, les 
casades de poc i les dones grans que repassen les vides 
de tot el poble per teixir-los una cançó a mida. Tothom 
estava molt pendent de les cançons, «quan sortien 
les majorales, era molt bonic»; fins i tot els que no 
participaven al convit se les escoltaven des de les portes 
i les escales de les cases «a veure com ho feien». A Àger, 
trobaven que «la tonada és molt tonta, és monòtona»; 
en aquest sentit, a Tragó afirmaven que «sense tambor 
era una cançó muda; el tambor era la gràcia. Lo bonic de 
les cançons era sapiguer tocar el tambor; era essencial, 
era el que donava més festa».

Els pobles que va investigar Enric Farreny van 
abandonar les cançons de pandero entre el 1915 i el 
1945, aproximadament. Sembla ser que durant la II 
República hi havia cases que no volien que hi passés la 
bacina o «plateta» de la Mare de Déu i es va decidir 
deixar de banda perquè quedava desvirtuat el sentit de 
festa de la comunitat. Altres arguments assenyalaven 
l’augment de les obligacions de les noies com la causa de 
l’abandonament: «com que al poble no hi havia vida», 
les noies joves anaven a servir a altres pobles; quan era 
festa major, retornaven al poble tot just el dia abans i ja 
no hi havia temps de preparar la cantada. Una informant 
recordava que quan era petita, la seva padrina l’agafava 
a coll i li cantava cançons de pandero, en una situació ja 
descontextualitzada.



pàg. 133

«NATRES JA NO 
HO HEM ACONSEGUIT»

A Àger, a Castelló de Farfanya, a Algerri, a les Avellanes i 
a Puigverd de Lleida, fa molts anys que es van deixar de 
cantar les cançons de pandero. El mateix passa a Tragó 
de Noguera, negat des del 1962 per les aigües del pantà 
de Santa Anna a la Noguera Ribagorçana. Les perso-
nes que hi hem entrevistat l’any 2014, dipositaris dels 
records dels seus ascendents, encara ens han aportat 
algunes notícies interessants sobre el final de l’activitat i 
les cantades més impactants que han quedat fixades en 
el relat familiar. La frase repetida arreu, «natres ja no ho 
hem aconseguit», és el mot de pas que desvetlla aquesta 
memòria de segona mà.

Sovint, en parlar de les cançons de pandero, evoquen 
altres activitats relacionades amb el fet de cantar —les 
cançons de ronda, de picadillo, les coblilles, les caramelles. 
Dibuixen, per tant, una societat en què el cant formava 
part de la vida quotidiana de les persones i de l’expressió 
emotiva de la comunitat.

Les informacions que hem obtingut sobre la tria de les 
majorales —sovint per part del capellà— permeten fer 
visible la representació de la jerarquia social i econòmica 
del poble. A Castelló de Farfanya i a Àger, expliquen 
que les majorales eren, més aviat, noies de cases ben 
situades, «de minyones no n’hi havia gaires». En aquests 
dos pobles recorden que cantaven cançons amb «lo 
pandero de les mosses» al cafè. Sembla ser que els nois 
feien cantar les majorales per fer-los quedar bé davant 
dels altres. A Algerri, hi anaven a cantar les dones que en 
sabien; si alguna majorala no es veia amb cor fer fer-ho 
ella mateixa, llogava una dona que cantés en lloc seu.

Pepita Porta, d’Àger, 
explica que els homes 
anaven al cafè el dia de la 
fira i les noies hi anaven 
a cantar. Una vegada, un 
home «tot xulo» que 
estava jugant a cartes en 
una taula, els va dir: «Si 
sou capaces de cantar-
me una cançó a la meva 
bragueta, us podeu endur 
tot el que hi ha damunt 
la taula». Aleshores, les 
noies van córrer cap a 
ca la Maria Antònia de 
la Ciega (la dona gran i 

experimentada) a demanar-li una cançó, que minuts més 
tard va meréixer la recompensa promesa:

Aquest home que aquí passa
no l’agafaran les bruixes
perquè als pantalons hi porta
una creu entre les cuixes. 

De vegades, en aquest nivell de recerca sobre la memòria, 
les anècdotes relacionades amb les majorales ens les 
presenten explicades pràcticament com una rondalla. 
En aquest cas, l’home repta la noia, que s’associa a altres 
dones per posar en comú totes les seves eines —capacitat 
d’atracció, intel·ligència i mà esquerra— per imposar-se a 
l’antagonista masculí sense ridiculitzar-lo.

A Algerri, passaven per les cases on hi havia batejos i bodes. 
Per la festa major, després de la missa major, la majorala casada 
i la soltera passaven per totes les cases del poble a fer capta. 
Cada casa donava la voluntat, tot i que en alguna casa les 
refusaven argumentant que «la Mare de Déu no menja!».

L’any passat, per la festa del Roser a la Baronia de Rialp i 
per la festa major de Sant Marc de Batlliu encara hi hem 
pogut veure majorales fent la plega amb la bacina de la 
Mare de Déu en sortir de missa, sense cançons ni pandero. 
Aquesta forma de plega és similar a les que han restat a 
altres llocs de l’àmbit territorial català.

RASTRES ANTICS 
DEL PANDERO DEL ROSER

Un segle abans que Josep Pleyan de Porta escrivís sobre les 
cançons de pandero a Almenar, el baró de Maldà, ciutadà 
de Barcelona, es queixava de la rebuda que li feien les 
noies quan visitava els pobles de la seva baronia. No sabem 
si la font d’aquest menyspreu eren les cantadores, que 
desconeixien el gust de la capital, o la manca d’entesa del 
baró amb els pagesos de Maldà:

Las minyonas, per mostrar l’alegria de 
l’arribo de son senyor, cantan ab pandero 
quadrat i pintat ab molts cascabells cansons 
de benvinguda, que las mateixas donas las 
componian de repente, però ya sels podia pagar 
per a que no cantasen, per lo que aixordavan 
a home tanta turba de tiples plegats, ruydo 
de cascavells, y tum tum del pandero que las 
minyonas usaban. (Rafel d’Amat i de Cortada, 
final del segle XVIII, citat per Serra 1925)

Enric Farreny 
ja no va 
tenir 
oportunitat 
de veure les 
cantades amb
el pandero i, 
per tant,
entrevistava 
antigues 
majorales o 
bé els seus 
descendents.



Revista del Centre d’Estudis Comarcals del Segriàshikar.

De fet, el bisbe de Solsona (un bisbat on no ha quedat 
record oral d’haver-s’hi cantat cançons de pandero), amb 
un to clarament misògin, exposava el 1751:

Succeheix en nostre Bisbat, que se junta una 
quadrilla de Minyonas, y van per las plaças, y 
casas sonant ab lo Pandero; y cantant diversas 
cançons; y apenas arriba al poble un Forastèr, 
sia en casa particular, sia en lo Hostal, luego 
va aquella quadrilla á sonar, y á cantar […]. 
Aquella vergonya virginal, que es la muralla de 
la castedat, no es conservable ab tant lliberta 
vagueacio, ab tant continuas conversacions ab 
tota especie de homens, ab coplas y tonadas 
tant poch pias, y honestas […]. Perque aquella 
charitat, que los homens fan, no es charitat, 
sinó sensualitat: no dona los diners per amor 
de Deu, ò de Maria Santissima, sinò per lo 
amor, y gust que tenen de veurer, y ohir á las 
Minyonas […]. Per lo tant manam, que de 
aquesta hora en avánt no se usen Panderos en la 
forma sobredita, y enterament prohibim à totas 
las Prioras, y altras de qualsevol altre nom, y 
de qualsevol Confraria, de nostre Bisbat, que 
demanen charitat ab tal modo y forma.( Joseph 
de Mezquia, 1751, citat per Serra 1925)

Si aleshores les majorales de les confraries entraven 
als hostals amb el pandero, és ben probable que en el 
temps de Valeri Serra entressin als cafès i a les fondes. 
Certament, les captes amb el pandero engruixaven els 
cabals de les confraries religioses i permetien fer una 
festa major més lluïda. Els llibres de la Confraria del 
Roser de les parròquies són un bon testimoni de l’ús del 
pandero per recaptar fons durant els segles XVII i XVIII. 
A Alguaire, a mitjans del segle XVIII, les cantadores 
recollien diners en nombrosos bateigs, casaments i també 
a l’aplec del Merli; periòdicament deixaven constància 
escrita de les despeses que generava el pandero, per 
comprar-lo, per guarnir-lo i per adobar-lo.4 A Santa Fe 
d’Oluges, vora Cervera —i que pertany al bisbat de 
Solsona— el 1686 ja van adquirir un pandero a Barcelona 
que en substituïa un altre d’antic. Un segle després, 
pressionats per la prohibició del bisbe, venen el pandero 
que tenien a la Codina de la Manresana. En aquest cas, 
Ramon Miró hi constata un abandonament de les cançons 
de pandero en favor d’un cant col·lectiu comunitari ben 
vist per l’Església que pren volada en aquesta època, els 
goigs, d’estrofes escrites i acotades que trencaven el joc 
social i de gènere que oferien les cançons de pandero 
(Miró 1986).

L’activitat femenina de cantar per recollir almoina 
per la Mare de Déu ja havia estat registrada a la 
mateixa zona més de dos segles abans, el 1507, quan 
a Cervera consta un pagament fet a «les fadrines de 
Vergós, que tocaren un tabal e cantaren e demanaren 
per la Verge Maria». Uns anys després, en un altre 
llibre de comptes de Cervera s’hi indica que havien 
estat pagades, altre cop, unes dones a Vergós de la 
Ribera que havien tocat el tabal «com lo príncep de 
Ungria vingué» (Miró 1999). Es tractava del futur 
Maximilià II d’Habsburg que, des de Viena, anava camí 
de Valladolid per casar-se amb la seva cosina Maria, 
germana del futur Felip II. Cantar amb el pandero 
a inicis del segle XVI era, doncs, una activitat d’alta 
consideració social. Aquests són els primers registres 
coneguts de cant femení acompanyat amb el pandero 
—en desconeixem la forma concreta— vinculat a les 
almoines per a la Mare de Déu.

Anant més enrere, pocs anys abans, la societat es 
va convulsionar i pretengué una homogeneïtzació 
religiosa que es va materialitzar amb l’expulsió dels 
jueus a finals del segle XV. Del segle XIV, a Lleida 
trobem noves dades sobre un instrument de percussió 
ben semblant al pandero a mans de dones, l’alduf (al-
duf ) (Camps 1990). El 1310 un home jueu, Astruc 
Avicendut, que casava la seva filla a Bellvís, sortí 
de Lleida amb la noia a cavall i en passar per vora 
l’església de Palau de l’Horta —nucli desaparegut 
situat davant d’on ara hi ha el cementiri municipal—, 
unes noies van cantar cançons a la núvia amb aquest 
instrument. També el 1398, dins un bordell, una 
dona —la Navarra— va fer servir un alduf per 
acompanyar-se mentre cantava una cançó després 
d’una baralla. Almenys, quatre de les hagadàs jueves 
il·luminades que es van fer a Catalunya a la mateixa 
època fan aparèixer de manera constant a mans de 
Míriam, profetessa germana de Moisès, un instrument 
anàleg quan festeja el pas airós del poble jueu pel 
Mar Roig. Se la representa amb un ֹתף ּ הַ  a les mans 
—hatof, transliterat (o sigui, ha-tof ), que pot ser tant 
quadrat com rodó— cantant entre un grup de dones 
que ballen i toquen altres instruments. Cal tenir en 
compte que entre els artesans que elaboraven aquestes 
miniatures també hi havia cristians. D’aquestes dates 
tan reculades, les informacions són molt minses, però 
aventurem que aleshores l’ús de l’alduf no era exclusiu 
d’una sola identitat religiosa i sí que era un instrument 
que legitimava, distingia i acompanyava la veu de les 
dones en contexts de celebració i divertiment, amb la 
possibilitat d’un intercanvi econòmic.

4 Arxiu Municipal de Lleida, Col·lecció de manuscrits i documents solts; capsa 16; registre 530.



pàg. 135

PUNT I A PART

El Culte popular a la Mare de Déu, treball premiat el 
1902 per l’Acadèmia Mariana, dedicava tot un capítol a 
les cançons de pandero. És la primera obra que va rebre 
un cert reconeixement en l’àmbit català i que parlava 
d’aquest ritual. Valeri Serra hi havia escrit:

Per desgràcia aquesta xamosa costúm 
no es tan estesa com seria de desitjar. Va 
desapareixent dels pobles perque hi entraren 
ab furor les costúms modernes que tot ho 
desfiguran. […]

Resultats de la vanitat y del arrefredament 
de la fé; no es altra cosa. (1903)

Efectivament, aleshores feia almenys un segle i mig 
que a Catalunya s’havia començat a abandonar la 
capta amb el tambor arran de prohibicions i de recels 
eclesiàstics, com el que 
hem vist més amunt. 
Valeri Serra comprovava 
com l’activitat encara 
s’esllanguia en alguns 
pobles i n’atribuïa 
la desaparició a la 
modernitat. Francec 
Cambó va escriure aquell 
mateix any una ressenya 
del llibre a La Veu de 
Catalunya (Cambó 1903). L’escrit començava:

Sempre que’ns vé a las mans un recull 
folklórich sentím una cor-tristor que amarga 
l’alegría y el goig de saborir i flairar aquesta 
fruita ingènua y delitosa del poble. Y és que 
juntament sentim flaire de mort, perque, com 
si’s temés una desgracia de familia, corren els 
fills a fer inventari y aconhortarse de recorts 
de días de ventura.

El poeta Joan Maragall, en canvi, profundament 
impressionat per la força poètica de les cançons de 

pandero, escrivia una carta a Valeri Serra tot just publicat 
el llibre. Contra el discurs de la pèrdua, Maragall replicava 
amb positiva lucidesa:

Si la costum de les Cançons de Pandero’s perd, 
com vostè’s dol, no’s podrà dir que n’hagi mort 
la poesia si’l seu llibre resta. 

Altrament, jo no soc dels que s’entristeixen massa 
per les coses que’s perden, perquè pressento una 
força de renovació eterna. [...] No’n cregui res 
d’això que diuen ara […], que la poesia se’n va: 
els qui s’en van són certs poetes, certs genres, certes 
modes; però, que la poesia s’en va! Justament jo 
crec que ara en ve’l bo.

Ben segur que les Cançons de Pandero devien 
venir darrera d’altres cançons que’s perderen, y 
darrera d’elles altres cançons vindran, si Déu ho 
vol, igualment belles, o més, que també’s perdran 
davant d’unes de noves, y aixís sempre. No veu 
que’l poble no se’n pot estar de cantar a la seva 
manera, valdament l’invadeixin totes les males 
forasteries que’s vulla? Ja s’en desempellegarà, 
quedant-se sols lo que li convinga. Deixi fer al 
poble... y ajudi’l tant bellament, com ho ha fet 
ara ab aquest llibre, a servar conciencia de la 
seva personalitat inagotable. (Joan Maragall,
1903, citat per Serra 1907)

Recentment, fora del context de les majorales, les 
cançons de pandero han tornat a emergir com una de les 
possibilitats mètriques i melòdiques de cantar improvisant 
el text. Lluny de tractar-se de cap recuperació —ja no hi 
ha casaments ni bateigs en què s’esperin les cantadores per 
contribuir a l’enaltiment de la Mare de Déu—, les noves 
cançons es valen de la vistositat de l’instrument, l’evocació 
d’un cant antic exclusivament femení i l’espectacularitat 
de cantar, tocar i pensar en vers alhora. Així doncs, tenim 
l’oportunitat de presenciar com les cançons de pandero 
s’han transformat a tots nivells; assaborim-les ara, també, i 
prenguem consciència novament de la seva expressivitat i 
de la seva força comunicativa.

Contra el 
discurs de 
la pèrdua, 
Maragall 
replicava 
amb positiva 
lucidesa.



Revista del Centre d’Estudis Comarcals del Segriàshikar.

BIBLIOGRAFIA

Cambó (1903): Francesc Cambó i Batlle, «Gazeta bibliografica», La Veu de Catalunya, 1733. Barcelona.

Camps (1990): Manuel Camps i Clemente, De Castellpagès a Vilanova de la Barca, Lleida, Diputació de Lleida, p 123–128.

Güell (2009): Josep Güell i Guillamet, Escrits, Joaquim Capdevila i Capdevila (ed.), Tàrrega, Ajuntament de Tàrrega.

Miró (1986): Ramon Miró i Baldrich, «Aportació a l’estudi d’algunes confraries del Roser a la Segarra», Miscel·lània Cerverina, 4, p. 119–144.

Miró (1999): Ramon Miró i Baldrich, «Joglars i músics a Cervera del segle XIV a mitjan XVIII», Miscel·lània Cerverina, 13, p. 92–93.

Palomar (1990): Salvador Palomar i Abadia, Les majorales del Roser d’Ulldemolins, Reus, Carrutxa.

Pleyan (1889): Josep Pleyan de Porta, Diccionario geográfico, estadístico, etimológico, histórico, artístico, biográfico, industrial y mercantil, 
etc., de la província de Lérida, Lleida, Tipografia de la Casa Provincial de Misericordia.

De Porcioles (1999): Joan de Porcioles, Notes folk-lòriques de la vall d’Àger, Tremp, Editorial Garsineu.

Serra (1903): Valeri Serra i Boldú, Culte popular a la Mare de Déu, Lleida, Impremta Mariana, p. 80–89. 

Serra (1907): Valeri Serra i Boldú, Cançons de pandero, Barcelona, Tipografia L’Avenç.

Serra (1915): Valeri Serra i Boldú, Calendari floklòric d’Urgell. Barcelona, Seix & Barral, p. 64–70.

Serra (1925): Valeri Serra i Boldú, Llibre d’or del Rosari a Catalunya: historia-etnografia-folkore-arqueologia-imatgeria-bibliografia; Oliva de 
Vilanova.

Serra (1986): Valeri Serra i Boldú,  Festes i tradicions populars de Catalunya, Barcelona, Publicacions de l’Abadia de Montserrat.

Sistac (1997): Dolors Sistac Sanvicén, Les cançons de pandero o de tambor, Lleida, Institut d’Estudis Ilerdencs.

Violant (1958): Ramon Violant i Simorra, Etnografia de Reus i la seva comarca, el Camp, la Conca de Barberà, el Priorat: Cultura material: 
La vida económica i la tecnologia tradicional, Reus, Asociación de Estudios Reusenses.



pàg. 137

ANNEX

En aquesta llista i al mapa següent hem anotat tots els nuclis de població on hem trobat referents orals, escrits o objectes —panderos de 
confraria— que testimonien la presència de cantadores del pandero vinculades a la Mare de Déu des del segle XVI fins a l’actualitat. Cal advertir, 
però, que la nostra recerca encara està en curs i cal contrastar algunes fonts i afegir-n’hi d’altres. De tota manera, creiem que pot servir de testimoni 
de l’abast i la concentració geogràfica d’aquesta activitat. 

L’ALT CAMP
La Riba

L’ALT URGELL
Oliana
Peramola

EL BAIX CAMP
Duesaigües
Mont-roig del Camp
Vinyols i els Arcs
Prades

LA CERDANYA
Er
Oceja
Palau de Cerdanya
Planès
Sant Pere dels Forcats
Vallcebollera

LA CONCA DE BARBERÀ
Montblanc
Poblet

EL GARRAF
Sitges

LES GARRIGUES
L’Albi 
Arbeca
Les Borges Blanques
El Cogul
El Soleràs
Fulleda 
Granyena de les Garrigues
Juneda
Puiggròs 
Vinaixa

LA NOGUERA
Àger
Albesa
Algerri

Artesa de Segre
Boix (negat)
Les Avellanes
Balaguer
Bellcaire d’Urgell
Butsènit d’Urgell
Cabanabona 
Camarasa
Castelló de Farfanya
Cubells
Ivars de Noguera
Menàrguens
Montgai
Montsonís
Os de Balaguer
Preixens
Ponts
Santa Maria de Meià
La Sentiu de Sió
Tartareu
Térmens
Torrelameu
Tragó de Noguera (negat)
Vilanova de l’Aguda

EL PLA D’URGELL
Barbens 
Bell-lloc d’Urgell
Bellvís 
Golmés
Ivars d’Urgell
Linyola 
Miralcamp 
Montclar d’Urgell
El Poal
Torregrossa

EL PRIORAT
El Masroig
Torroja del Priorat
Ulldemolins

LA RIBERA D’EBRE
La Palma d’Ebre

LA SEGARRA
La Morana
Santa Fe d’Oluges
Vergós

EL SEGRIÀ
Aitona
Els Alamús
Alcarràs
Alcoletge
Alguaire 
Almacelles
Almenar
Alpicat
La Granja d’Escarp
Puigverd de Lleida
Rosselló
Seròs
Sudanell
Sunyer
Vilanova de la Barca
EL SOLSONÈS
Solsona5

© Ester G. Llop

L’URGELL
Agramunt 
Belianes
Castellserà
Ciutadilla 
Claravalls
La Fuliola
Guimerà
Maldà
Mafet
Montblanquet
Nalec 
Ossó de Sió
Puigverd d’Agramunt
Rocallaura
Sant Martí de Maldà
Vallbona de les Monges

EL TARRAGONÈS
Els Pallaresos
Tamarit

5 Aquí deixem constància dels nuclis del bisbat de Solsona –a més de Santa Fe d’Oluges– afectats per la prohibició del 1751 del bisbe Mezquía, que no cita cap 
poble concret.


