
9RCatT 40/1 (2015) 9-32

MOISÈS A HEKHALOT ZUTARTI 
(segons el manuscrit N8128)

Jordi CERVERA − Bàrbara VIRGIL

Original rebut: 25/03/2015    Adreça: Jordi Cervera i Valls
Data d'acceptació:  20/04/2015                 Cardenal Vives i Tutó 2
                    08034 BARCELONA
      E-mail:  jordicaputxi@gmail.com

      Adreça: Bàrbara Virgil
                    Socós 9
                    08540 CENTELLES
      E-mail:  barbarasaloum@yahoo.es

Resum

El debat sobre l’estatus de Moisès respecte els àngels és un tema recurrent en la tradició jueva, així 
com les revelacions extraordinàries que rebé dalt el cel en la seva ascensió des de la muntanya del 
Sinaí. L’obra Hekhalot Zutarti adapta aquestes agadot al context místic on Moisès rep revelacions de 
formulacions misterioses i gaudeix de la proximitat de Metatron, l’àngel principal i més pròxim a Déu 
que exhibeix repetidament la seva grandesa i les seves capacitats davant Moisès. 

Paraules clau: Mística jueva antiga, Hekhalot Zutarti (Palaus Menors), manuscrit New York N8128, 
Sinaí, Moisès, Metatron.

Abstract

The debate concerning the status of Moses with respect to the angels is a recurring theme in Jewish 
tradition, just as are the extraordinary revelations he receives from heaven when he ascends Mount 
Sinai. The Hekhalot Zutartey adapts these haggadot to suit the mystical context whereby Moses 
receives revelations of mysterious notions and rejoices in the proximity of the Metatron, the chief of 

RCatT 40/1 (2015) 9-32 © Facultat de Teologia de Catalunya

ISSN: 0210-5551



10 RCatT 40/1 (2015) 9-32

JORDI CERVERA − BÀRBARA VIRGIL

the angels and the one closest to God, who repeatedly displays before Moses the  greatness and 
the powers of God.

Keywords: Ancient Jewish mysticism, Hekhalot Zutartey (Lesser Palaces), New York manuscript 
N8128, Sinai, Moises, Metatron.

1.  HEKHALOT ZUTARTI SEGONS EL MANUSCRIT NEW YORK N8128

La composició Hekhalot Zutarti (Palaus Menors) forma part de les produc-
cions místiques compilades en la literatura de les Hekhalot.1 Són diversos els 
manuscrits que reprodueixen de manera global o parcial aquestes antigues 
tradicions místiques jueves;2 i Peter Schäfer en publicà un elenc en l’utilís-
sima Synopse zur Hekhalot-Literatur (1981) on edità en distribució sinòptica 
els manuscrits més rellevants trobats fins al moment.3 L’investigador alemany 
arrodoní el fons documental amb fragments místics trobats en la Guenizà del 
Caire i editats a Gueniza-Fragmente zur Hekhalot-Literatur.4 

Les traduccions d’aquest corpus literari publicades fins al moment són 
traduccions semieclèctiques o eclèctiques dels manuscrits, que ofereixen una 
versió el més comprensible i més aproximada possible a l’original. Parteixen 
del document considerat més antic: el manuscrit Oxford 1531 (s. XIII), reforçat 
pels fragments de la Guenizà del Caire i el suport dels principals manuscrits. 
Sense fer especificacions, així ho trobarem en la pionera traducció alemanya 

1.  Ometem l’estat de la qüestió sobre la delimitació d’aquestes obres, discutida però suficient-
ment consensuada. Cf. María Ángeles NAVARRO, «Libro Hebreo de Henoc (Sefer Hekalot)», en 
Alejandro DÍEZ-MACHO (ed.), Apócrifos del Antiguo Testamento IV, Madrid: Cristiandad 1984, 
211-212. Christopher ROWLAND − Christopher R. A. MORRAY-JONES, The Mystery of God. Early 
Jewish Mysticism and the New Testament (CRINT 12), Leiden: Brill 2009, 256.

2.  Cf. «Handschriftten zur Hekhalot Literatur», en Peter SCHÄFER, Hekhalot-Studien (TSAJ 19), 
Tübingen: Mohr (Siebeck) 1988, 154-233. Peter SCHÄFER (ed.), Synopse zur Hekhalot-Literatur 
(TSAJ 2), Tübingen: Mohr (Siebeck) 1981, VIII-X.

3.  Els principals manuscrits editats per Schäfer són: New York 8128 (N8128), Oxford 1531 
(O1531), München 40 i 22 (M40 i M22), Dropsie 436 (D436), Vatican 228 (V228), Budapest 
238 (B238).

4.  Peter SCHÄFER (ed.), Geniza-Fragmente zur Hekhalot-Literatur (TSAJ 6), Tübingen: Mohr (Sie-
beck) 1984. Respecte a la font documental de la literatura de les Hekhalot, Gideon Bohak 
continua investigant i publicant sobre manuscrits místics i màgics de la Guenizà del Caire, 
Daniel Abrams insisteix en la recerca de manuscrits i la seva anàlisi rigorosa per consolidar 
la complicadíssima crítica textual, Rachel Elior està convençuda que encara roman material 
per descobrir en les biblioteques europees (informació provinent de converses amb els au-
tors).



11RCatT 40/1 (2015) 9-32

MOISÈS A HEKHALOT ZUTARTI (segons el ms. N8128)

de Peter Schäfer (1989),5 en la parcial versió anglesa de Morray-Jones (2009),6 
i en la més recent ⎯també en anglès⎯ de James Davila (2013).7 L’avantatge 
d’aquestes traduccions és que resolen més fàcilment les complicacions tex-
tuals dels manuscrits i presenten una reconstrucció de la versió més antiga de 
l’obra. El desavantatge és que ofereixen una lectura convencional que dilueix 
el segell personal dels manuscrits, cosa que dificulta una aplicació eficaç dels 
mètodes historicocrítics, en especial la tasca de la crítica de la redacció que 
investiga l’evolució d’aquesta literatura.8

Els sotasignats d’aquest article opten decididament per una edició i una 
traducció diplomàtica, és a dir, centrar-se en un sol manuscrit, no el més antic 
sinó el més extens i peculiar: el New York N8128, conservat a la biblioteca 
del Jewish Theological Seminar de la mencionada ciutat. El relligat procedeix 
de cercles hassídics alemanys i la seva redacció es situa a finals del segle XV.9 
El manuscrit gaudeix d’un segell peculiar que el diferencia dels altres docu-
ments: té un inici diferent, posseeix fragments màgics, els fulls presenten 
gràfics i alguns dibuixos, hi ha canvis intencionats de vocabulari, expressions 
pròpies, interpretació personal de citacions de l’Escriptura... Per tot plegat 
opinem que mereix una aproximació particular.10

Centrant-nos en Hekhalot Zutarti (§335-424),11 el manuscrit New York 
presenta l’obra després de Hekhalot Rabati (Palaus Majors) com fan els altres 
manuscrits, però conté una singularitat: s’introdueix la secció §376-406 amb 
un bloc de paràgrafs sota el títol Xiür Qomà (§376-386) i altres paràgrafs 
dedicats sobretot a l’àngel Metatron (§387-406) que la resta de manuscrits 
recullen fora de Hekhalot Zutarti.12 

5.  Peter SCHÄFER (ed.), Übersetzung der Hekhalot-Literatur I, II, III, IV (TSAJ 46, 17, 22, 29), Tü-
bingen: Mohr (Siebeck) 1995, 1987, 1989, 1991.

6.  Morray-Jones només tradueix Hekhalot Zutarti: ROWLAND − MORRAY-JONES, The Mystery of God, 
265-301.

7.  James D. DAVILA, Hekhalot Literature in Translation. Major Trends of Merkavah Mysticism 
(SJJTP 20), Leiden − Boston: Brill 2013.

8.  Per un debat sobre les traduccions eclèctiques i diplomàtiques en les Hekhalot cf. DAVILA, 
Hekhalot Literature in Translation, 20-25.

9.  Malachi Beit-Arie ens concedí una entrevista per discutir l’antiguitat del document (12 maig 
2014). Trenta anys després d’haver investigat els manuscrits del corpus de les Hekhalot, 
segueix considerant «tardà» el manuscrit N8128, fins i tot «d’inicis del segle XVI». En la data-
ció dels manuscrits Schäfer sempre menciona Bet-Arie. Cf. SCHÄFER, Synopse zur Hekhalot-
Literatur, VIII-X.

10.  Cf. SCHÄFER, Übersetzung der Hekhalot-Literatur III, XII.
11.  En Synopse zur Hekhalot-Literatur Hekhalot Zutarti comença al §335 en tots els manuscrits 

menys en el N8128 que ho fa al §336.
12.  Cf. el quadre comparatiu de distribució de les obres místiques segons els manuscrits a SCHÄ-

FER, Synopse zur Hekhalot-Literatur, XXIV-XXV. 



12 RCatT 40/1 (2015) 9-32

JORDI CERVERA − BÀRBARA VIRGIL

En el manuscrit N8128 aquests paràgrafs són un complement inclòs 
intencionadament en Hekhalot Zutarti perquè es considerin part de l’obra. 
La llibertat d’incloure aquesta secció i altres ens mostra la mal·leabilitat no 
només de Hekhalot Zutarti sinó del conjunt d’obres místiques de les Hekha-
lot, sempre susceptibles de retocs, reordenacions, inclusions, omissions, revi-
sions i relectures dels místics que les copien i transmeten. Nosaltres valorem 
aquesta àmplia interpolació del manuscrit New York i altres afegits menors 
que eixamplen la panoràmica de Hekhalot Zutarti, i en el cas de Moisès és on 
trobarem la majoria de referències. 

2. RELLEVÀNCIA DE MOISÈS EN HEKHALOT ZUTARTI

Moisès és mencionat en nou paràgrafs de Hekhalot Zutarti segons el manus-
crit N8128.13 Els paràgrafs 336, 352 i 357 tenen els corresponents paral·lels en 
el corpus comú amb els altres manuscrits. La resta són exclusius del manus-
crit que estudiem:14 els paràgrafs 340, 341 i 342, que combinen hebreu i ara-
meu, són una breu interpolació on Moisès assumeix el major protagonisme 
de les revelacions del Sinaí i el pas del Mar Roig; els paràgrafs 388, 396 i 397 
⎯dins la gran secció §376-406⎯ mostren el protagonisme de Moisès supedi-
tat a les aparicions del poderós àngel Metatron.15

La traducció alemanya de Schäfer és l’única que ofereix tots els paràgrafs 
on apareix Moisès, però sense oblidar que el manuscrit Oxford 1531 és el que 
marca la pauta de la traducció. Les dues versions angleses, també prioritzades 
pel mateix manuscrit, ometen la secció §376-406 on hi ha els tres paràgrafs 
que mencionen Moisès (§388, 396, 397). Els paràgrafs 340-342 sí apareixen 
traduïts en Morray-Jones, però Davila els omet de la traducció principal i els 
inclou en nota. Per aproximar-se críticament a aquest paràgrafs cal accedir 
personalment als manuscrits per comprovar les dificultats d’editar-los i des-
prés de traduir-los.16

13.  Cf. Peter SCHÄFER (ed.), Konkordanz zur Hekhalot-Literatur II (TSAJ 13), Tübingen: Mohr (Sie-
beck) 1988, 438-439. 

14.  Una nova dada a favor de la personalitat del manuscrit.
15.  Una dada comparativa interessant és que Moisès apareix només tres vegades en la més extensa 

i completa obra de Hekhalot Rabati: dues de forma indirecta (§234 i §293), i la tercera com a 
subjecte de la revelació dels secrets divins (§272) com mostra Hekhalot Zutarti.

16.  Per exemple, l’edició de Hekhalot Zutarti de Rachel Elior omet els paràgrafs 376-406. Cf. Ra-
chel ELIOR, Hekhalot Zutarti (Jerusalem Studies in Jewish Thought. Supplement I), Jerusalem: 
Magness Press − Hebrew University 1982, 30.



13RCatT 40/1 (2015) 9-32

MOISÈS A HEKHALOT ZUTARTI (segons el ms. N8128)

Hekhalot Zutarti segons el manuscrit N8128 atorga a Moisès un prota-
gonisme major que en els restants manuscrits. A continuació comprovarem 
com ell revela formulacions misterioses de noms i com l’àngel Metatron li 
mostra una especial proximitat. De fet, Moisès destaca en aquestes peces mís-
tiques com el subjecte únic de grans revelacions divines ⎯sobretot del nom 
de Déu⎯, inassolibles globalment per la resta dels humans però parcialment 
i progressivament abastables en la mesura que s’interioritzi i es compleixi el 
corpus escrit i oral que ell lliurà a Israel.

3.  HEKHALOT ZUTARTI §33617

בשם יי' ברוך חכם הרזים.18

 בשע' שעלה משה האלקים למדו ה'קב'ה
 אל כל אדם שיהיה לבו שוגה

הזכר עליו19 אילו השמות כשם
בארי אבהאי האי מד מראות20 סמו סלם אברי ואנביגון

שיתפשו בלבי כל מה שאני שומע ולמד
 מקרא ומשמה הלכות ואגדות

ולא אשכח בעולם הזה ולא בעולם הבא

 ברוך אתה יהוה למדני חוקיך

«En el nom de Déu! Beneït sigui el Coneixedor dels misteris!

Quan Moisès pujà vers Déu, el Sant beneït sigui, li ensenyà: 
“Tot home que es confongui21

17.  «Aufstiegsbericht (Hëbraïsch, 3. Person): Gott offenbarte Mose mehrere Namen (nomina 
barbarum), deren Kenntnis vor dem Vergessen von Miqra, Mishna, Halakhot, und Aggadot 
bewahrt (Wechsel zur 1. Person); abschliessend Segensformel» (SCHÄFER, Übersetzung der 
Hekhalot-Literatur III, XVIII).

18.  La frase encapçala Hekhalot Zutarti només en el manuscrit N8128.
.«Lit.: «recordar damunt seu», que pel context vol dir «mencionar הזכר עליו  .19
 és una fórmula màgica molt (com escriu equivocadament el manuscrit מד מראות i no) מר מרות  .20

comuna dels Papirs màgics grecs (PGM II, 160 i paral·lels) que també apareix en Hekhalot 
Zutarti.

21.  Lit: «Tot home que tingui el cor confús/equivocat». Halperin ho tradueix: «If anyone finds 
that his mind is becoming confused». Una traducció més lliure podria ser: «Tot home que es 
desviï» o «Tot home mancat de discerniment» en el sentit que la falta de discerniment provo-
ca les desviacions del camí recte. La formació en Miqrà, Mixnà, Halakhot i Agadot, ajuda al 
discerniment i a no desviar-se.



14 RCatT 40/1 (2015) 9-32

JORDI CERVERA − BÀRBARA VIRGIL

ha de mencionar fins i tot aquests noms com el Nom: 
 בארי אבהאי האי מד מראות סמו סלם אברי. ואנביגון“.

Que es mantingui en el meu cor tot el que escolto i aprenc:
Miqrà i Mixnà, Halakhot i Agadot
per no oblidar-ho ni en el món present ni en el món futur.

Beneït siguis, YHWH, que m’ensenyes les teves lleis!»

El redactat del full 16-א del manuscrit New York conté el final de la gran 
obra Hekhalot Rabati que es clou amb la frase «Les Halakhot i Hekhalot 
Rabati han acabat» (§335,47-48). Seguidament, i amb un espai en blanc, 
llueix la capçalera: «En el nom de Déu! Beneït sigui el Coneixedor dels miste-
ris!», un titular que obre Hekhalot Zutarti i que només apareix en el manus-
crit que estudiem. L’encapçalament beneeix Déu com el Coneixedor dels 
misteris en majúscula (הרזים  que enllaça amb l’aparició de Moisès, que (חכם 
pujant a les altures esdevindrà el coneixedor dels misteris en minúscula. Ell 
esdevé el primer protagonista de Hekhalot Zutarti perquè és el gran referent 
dels qui malden per aproximar-se a Déu de forma superlativa i per conèixer 
els seus secrets. 

El paràgraf 336 ambienta magníficament l’escenari místic del corpus 
literari de les Hekhalot:22 ascensió celestial d’algú privilegiat (Moisès), revela-
cions divines, transmissió de missatge, fórmules mistèriques inintel·ligibles, 
invocacions... Aquí s’evoca la teofania del Sinaí per senyalar que Moisès pujà 
al cel a rebre revelacions divines:23 Moisès rep l’ensenyament explícit i directe 
de Déu d’una fórmula que nosaltres percebem com misteriosa, però que conté 
noms que han de ser recordats i mencionats «com el Nom», per tant, tenen a 
veure amb la divinitat i com accedir a ella. Són noms teúrgics, que pronun-
ciant-los en veu alta i coneixent el seu significat, introdueixen el místic dins 
les esferes celestials. Els codis secrets revelats per Moisès obren l’entrada 
als palaus celestials (היכלות), però només els més preparats els desxifraran i 
sabran utilitzar-los correctament.

L’apartat segueix amb una invocació que el místic proclama en primera 
persona i en veu alta. Expressa el desig de fidelitat interior i aprenentatge 

22.  «Los temas principales de que trata la literatura de Hekalot son: ascensiones celestiales, re-
velación de secretos cosmológicos o de otro tipo, y método especial secreto de estudiar y 
memorizar la Torá» (NAVARRO, «Libro Hebreo de Henoc», 210).

23.  Es tracta d’una agadà coneguda que es complementa amb una empremta misticoesotèrica. 
Cf. David J. HALPERIN, The Faces of the Chariot. Early Jewish Responses to Ezekiel’s Vision, 
(TSAJ 16), Tübingen: Mohr (Siebeck) 1988, 288-307.



15RCatT 40/1 (2015) 9-32

MOISÈS A HEKHALOT ZUTARTI (segons el ms. N8128)

continu de la Miqrà (Escriptura), la Mixnà (Repetició), les Halakhot (Ins-
truccions) i les Agadot (Exhortacions).24 El tresor de coneixements revelats 
al Sinaí contingut en aquestes compilacions són la plataforma de llançament 
als espais celestials, i atesa la seva transcendència seran recordats pel místic 
en la vida terrenal i en l’altra vida.

«Beneit siguis, YHWH, que m’ensenyes les teves lleis!» és la invocació 
final que clou el paràgraf amb èmfasi, agraint l’ensenyament i l’aprenentatge 
de les lleis divines que els humans gaudeixen gràcies a la seva revelació en el 
mont Sinaí.

4.  HEKHALOT ZUTARTI §34025

כשעלה משה אל האלקים למדו הק'ב'ה'
על כל אדם [שלבו] שוגה עליו
הזכר עליו אילו השמות האלה

איום יהוה צבאות אה בהה יה ביה יוהאל יהואל

אתם שמות הקדושים האלה פתחו פתחו לבי
כל מה שאני שומע בין בדברי תורה בין בכל מילי עלמא

 יתנטרון בלבי ולא ישכח מני לעלם

«Quan Moisès pujà fins a Déu, el Sant beneït sigui, li ensenyà 
que tot home que es confongui sobre Ell 
ha de mencionar fins i tot aquests noms:
 איום יהוה צבאות אה בהה יה ביה יוהאל יהואל.26

Vosaltres, aquests noms santíssims, obriu, obriu el meu cor! 
Tot el que escolto, ja siguin paraules de la Torà, ja siguin mots del món, 
que restin protegides en el meu cor i no m’oblidi mai d’elles».

24.  Hekhalot Rabati §234 fa un elenc molt semblant.
25.  «Aufstiegsbericht (Hëbraïsch, 3. Person): Gott offenbarte Mose mehrere Namen (nomina bar-

barum), deren Kenntnis vor dem Vergessen heiliger und profaner Worte bewahrt (Wechsel 
zur 1. Person); vgl. 336» (SCHÄFER, Übersetzung der Hekhalot-Literatur III, XVIII).

26.  Si considerem que en el manuscrit la mem sofit i la sameq es confonen, pot ser que איום corres-
pongui al grec Ayios, una mala transcripció de Agios (sant). Aleshores tenim la fórmula «Sant 
Déu de l’Univers» (צבאות יהוה   corresponen a יהואל ,יוהאל Segons Scholem, els vocables .(איום 
noms antics de Metatron. Cf. SCHOLEM, Jewish Gnosticism, Merkabah Mysticism, and Talmudic 
Tradition, New York: Jewish Theological Seminary of America 1965, 41 n.20. 43.



16 RCatT 40/1 (2015) 9-32

JORDI CERVERA − BÀRBARA VIRGIL

A primer cop d’ull el fragment 340 sembla una repetició retocada del frag-
ment 336, però es tracta d’una ampliació temàtica on Moisès revela un nou 
codi secret als místics. De fet, els paràgrafs 340-343 són un midraix místic 
sobre Moisès, un material propi del manuscrit N-8128 que el copista inter-
pola intencionadament escapçant la introducció del relat dels quatre entrant 
al paradís del paràgraf 338 («Digué rabí Aquiba: “Érem quatre que entrarem al 
pardes....”») i que es reprèn al paràgraf 344.27 Suposem que aquest material 
ascensional s’insereix com a pòrtic de precomprensió de l’episodi dels quatre 
personatges que ascendeixen al cel, dels quals només Aquiba aconsegueix 
contemplar el tron de la glòria.

L’esquema d’aquest paràgraf és el mateix que en el §336: ascensió celes-
tial de Moisès, ensenyament de noms misteriosos, la seva transmissió, i una 
invocació personal final. El que varia és l’enunciat de noms, algun compren-
sible com צבאות  però junts formen una unitat indesxifrable pels no ,יה i יהוה 
iniciats. 

El més destacat és el diàleg personal que el místic estableix amb aquests 
noms en la seva invocació: «Vosaltres, aquests noms santíssims». A més de 
atribuir-los entitat pròpia a cadascun, els qualifica de santíssims i amb poder 
de penetrar el cor humà si se’ls invoca: «Obriu, obriu el meu cor!». Amb el 
prec dirigit als noms misteriosos de la divinitat, el místic demana un cor 
eixamplat per captar adequadament tot el que escolta, ja sigui revelat (Torà), 
ja sigui de la vida quotidiana. Tot plegat esdevé un tresor a guardar gelosa-
ment en el cor i a memoritzar amb la seva repetició.

5.  HEKHALOT ZUTARTI §34128

 זה ספר חכמה ובינה ודעת ומחקורי
 מעלה ומטה צפוני תורה

 ושמים וארץ וסתרים שנתן אל משה בן עמרן
 מדעות יה יה א{ח}היה29 יאו צבאות30

אלקי ישראל וגלה לו בחורב שעולם עומד בה.

27.  Per una aproximació actualitzada i en català d’aquest relat cf. Jordi CERVERA − Bàrbara VIRGIL 
et alii, «Els quatre entrant al pardes», RCatT 37/2 (2012) 497-513.

28.  «“Historischer” Bericht: Gott offenbarte Mose auf dem Horeb das Buch der Weisheit un der 
Kenntnis himmlischer und irdischer Geheimnisse, mit dem Mose Wunder vollbrachte. Of-
fenbarung Metatrons im Dornsbusch (?) (Hebräisch, 3 Person; Schluss unklar).» (SCHÄFER, 
Übersetzung der Hekhalot-Literatur III, XVIII). 

29.  Elior edita אדריה enlloc de א{ח}היה. Cf. ELIOR, Hekhalot Zutarti, 22.
30.  Scholem proposa llegir la fórmula צבאות צבאות com יאו   per la transliteració que es fa del יהו 

grec Iao. Cf. SCHOLEM, Jewish Gnosticism, Merkabah Mysticism, and Talmudic Tradition, 76.



17RCatT 40/1 (2015) 9-32

MOISÈS A HEKHALOT ZUTARTI (segons el ms. N8128)

ובה עשה משה את האותות והמופתים שעשה במצרים.

 ובו הכה את המצרי
האש אשר בסנה.

ונגלה עליו מטטרון שר סגי יהוה
שר צבא יהא. ואמר. משה משה

«Aquest és un llibre de saviesa, de comprensió, de coneixement 
dels escrutinis de dalt i de baix, de les claus de la Torà 
i del cel i la terra, dels secrets que donà a Moisès, fill d’Amran,
coneixements de יה יה א{ח}היה יאו צבאות 
Déu d’Israel, que li revelà [a Moisès] a l’Horeb que el món se sosté en ella.31

Amb ella Moisès féu els senyals i les meravelles que s’esdevingueren a Egipte.

Amb ell32 colpejà els egipcis, 
el foc de l’esbarzer;
se li revelà Metatron, príncep poderós de YHWH,
príncep dels exèrcits de YH’, que digué: “Moisès, Moisès”».33

L’inici del paràgraf: «Aquest és un llibre de saviesa, de comprensió...» enlla-
ça amb el paràgraf anterior on les «paraules de la Torà i els mots d’aquest 
món» formen no un llibre material sinó un Ensenyament preexistent del qual 
brolla tot, talment com la Saviesa que tracta el llibre grec del mateix nom, o 
el Logos de l’evangeli de Joan. Aquest Ensenyament ⎯Torà⎯ preexistent és 
la font d’on prové tota la revelació divina lliurada a Moisès, inclosa la Torà 
escrita. 

Però el més rellevant aquí és el secret de conèixer els noms del Déu d’Is-
rael. Malgrat aquest nou compendi de noms presenti algun vocable entenedor 
 el conjunt s’escapa a la comprensió del lector inexpert, perquè el (צבאות i יה)
coneixement de tot reposa en el nom de Déu, i la clau d’aquest coneixement 
rau en les combinacions de les seves lletres.34

La traducció escrupolosa de Schäfer reconeix la dificultat de seguir el fil 
conductor del paràgraf.35 Nosaltres optem per donar sentit al que hi ha escrit: 
on sorgeix la dificultat ⎯que segons Schäfer són les partícules בה i בו⎯ és on 
veiem la clau de lectura d’aquestes línies. Nosaltres hem traduït literalment 

31.  «En ella» es refereix a la תורה com l’Ensenyament preexistent.
32.  «Amb ell» es refereix al Nom de Déu, poderós i present, que acompanya Moisès.
33.  Ex 3,4.
34.  Cf. Rajel ELIOR, Misticismo judío. Los múltiples rostros de la libertad (Estudios y Reflexiones 

20), Buenos Aires: Ediciones Lilmod 2008, 60-61.
35.  Davila omet aquests paràgrafs referents a Moisès perquè els considera tardans.



18 RCatT 40/1 (2015) 9-32

JORDI CERVERA − BÀRBARA VIRGIL

 es refereix a l’Ensenyament בה per «amb ell», perquè בו per «en/amb ella» i בה
⎯Torà⎯ preexistent i בו es refereix al nom de Déu a través del qual Moisès 
obra els diferents prodigis. Amb aquesta interpretació el paràgraf pren més 
sentit, tot i que la locució «el foc de l’esbarzer» segueix aïllada com hem apre-
ciat en el mateix manuscrit, on abans i després hi ha un lleu espai en blanc.36

El final del paràgraf menciona Metatron, destacadíssim personatge angeli-
cal que es descriu amb cenyida claredat: «príncep poderós de YHWH, príncep 
dels exèrcits de Déu».37 La seva rellevància arriba a tal grau que se’l descriu 
com l’àngel mediador del passatge de la bardissa (Ex 3,2) que utilitza el nom 
de YHWH per cridar: «Moisès, Moisès» (Ex 3,4).38 

En aquest paràgraf, l’àngel Metatron i l’Ensenyament ⎯Torà⎯ preexistent 
són dues emanacions privilegiadíssimes de Déu que acompanyaren Moisès 
en aquell moment i que segueixen acompanyant els místics en el seu anhel 
d’ascensió celestial.39

6.  HEKHALOT ZUTARTI §34240

א'ר עקיבא השם ההוא
טרגול סנגול סגנסגאל

 חתום חתום חתום

הדין שמיה רבא דפלג ביה משה ימא רבא
בשובר ירברב סגי בדסיקין מרא סחטי בר סאיי לבים.

«Digué rabí Aquiba: “Aquest nom 
טרגול סנגול סגנסגאל
és segellat!, segellat!, segellat!

36.  Morray-Jones opina que la sintaxi tan desmanegada del paràgraf expressa que falten alguns 
mots. Cf. ROWLAND − MORRAY-JONES, The Mystery of God, 276 n.10.

37.  Sobre Metatron cf. NAVARRO, «Libro Hebreo de Henoc», 215-217.
38.  «A passage found in Ms. New York at the beginning of HekhZ [§341] states that it was Meta-

tron who appeared to Moses in the bush» (ROWLAND − MORRAY-JONES, The Mystery of God, 
523).

39.  Els targums d’Èxode 3,2-4 faciliten la comprensió de l’escena que evoca aquest paràgraf.
40.  «Einleitungsformel (‘Aqiva); Mitteilung des Namens (Hebräisch, 3. Person); nomina barba-

rum; Mitteilung des Namens, mit dem Mose das Meer teilte (Aramäisch, 3. Person; “histori-
sche” Anspielung auf die Schilfmeer-Erzählung); nomina barbarum» (SCHÄFER, Übersetzung 
der Hekhalot-Literatur III, XIX). 



19RCatT 40/1 (2015) 9-32

MOISÈS A HEKHALOT ZUTARTI (segons el ms. N8128)

Amb aquest gran nom separà ⎯amb YH⎯ 41 Moisès el gran mar:
«בשובר ירברב סגי בדסיקין מרא סחטי בר סאיי לבים.“

Apareix rabí Aquiba, el personatge místic per excel·lència de l’obra Hekha-
lot Zutarti i de tot el corpus de les Hekhalot junt amb rabí Ismael.42 Les seves 
manifestacions irradien autoritat i les seves instruccions són determinants 
per fer un bon ascens celestial. Aquiba menciona un joc de paraules on des-
taca el nom final que transcrivim per Sagnasgael, que segons Deuteronomi 
Rabà 11,10 és el mestre escriba de tots els éssers celestials que revelà a Moisès 
el nom diví en l’esbarzer. Entre els setanta noms que rep Metatron apareix 
43.(3Hen 18,11-12; HZ 414, 417, 418) סגנסגאל

La menció del nom de l’àngel Sagnasgael, precedida per dues paraules mis-
terioses i enllaçades melodiosament amb el nom de l’àngel, ha de tenir quel-
com a veure amb la triple repetició de «segellat!», que més que un superlatiu, 
sembla que vulgui emfatitzar que són tres noms igual de segellats, és a dir, de 
dificilíssim accés. La menció de rabí Aquiba ha de llegir-se estretament amb 
el paràgraf anterior on el rabí místic explica als iniciats que Metatron també 
rep el nom que ell mateix indica.

El paràgraf 342 presenta una nova revelació de Moisès. Apareix una altra 
fórmula misteriosa però poderosíssima: «Amb aquest gran nom (הדין שמיה רבא) 
separà Moisès el gran mar...» i que hem d’enllaçar amb el paràgraf següent 
(§343): «Amb aquest gran nom (הדין שמיה רבא) aixecà murs alts d’aigua...». En 
l’entorn místic que descriu Hekhalot Zutarti aquest paràgraf no evoca la tra-
vessa meravellosa del Mar Roig, sinó el pas del gran mar celestial que cobreix 
el firmament damunt el qual hi ha les estances divines recreades a Hekhalot 
Zutarti en forma de santuari, on la presència gloriosa de YHWH es projecta 
en el Sant dels Sants.

La travessa del gran mar que el paràgraf 343 també recrea amb el viatge 
de Jonàs, és un preludi a l’episodi dels quatre entrant al paradís on els perso-
natges travessen les aigües celestials i arriben al sisè i decisiu palau que té el 

41.  Traduïm ביה per «amb YH» per significar el manifest suport diví en obrar la proesa. Hi besllu-
mem l’agadà sobre les dues teofanies de YHWH: la del mar Roig i la del Sinaí. En la primera 
YHWH es manifesta com un jove segons Ex 15,3 i en la segona es manifesta com un vell 
segons Dn 7,9. Cf. Alan F. SEGAL, Two Powers in Heaven. Early Rabbinic Reports about Christia-
nity and Gnosticism, Leiden − Boston: Brill 1977, 33ss.

42.  Aquiba i Ismael moriren l’any 135, martiritzats per continuar ensenyant la Torà malgrat la 
prohibició romana de fer-ho. Són els dos herois terrenals de la literatura de les Hekhalot.

43.  Teresa MARTÍNEZ SÁIZ − Miguel PÉREZ FERNÀNDEZ, Traducciones arameas de la Biblia. Los Tar-
gumim del Pentateuco. II. Éxodo (Biblioteca Midrásica 34), Estella: Verbo Divino 2011, 16, 
n. 6.



20 RCatT 40/1 (2015) 9-32

JORDI CERVERA − BÀRBARA VIRGIL

seu paviment transparent damunt aquestes aigües.44 Això provoca la confusió 
i caiguda de Ben Azai, Ben Zomà i Aher. Sols Aquiba supera la prova de les 
aigües i continua fins al setè palau.

7.  HEKHALOT ZUTARTI §35245

וקדיש על'ונים46 אומר כמראה בזק אנו רואין
ייה אומרי' בחלום חזיין אנו רואים כאדם"נביא
שרואה חזיין לילה. והמלכים שבארץ אומרים

עלוקא סתרגהים הוא ומה דאמרין עליה סתר גהום.
אלא אמ' ר' עקיבא כביכול כמותינו

הוא והוא גדול מכל וזהו כבודו שנסתר מפנינו
ומשה אומ' להם לאילו ולאילו. אל תבדקו בדברים אלא

שהוא יתברך במקומו לכך נאמר
ברוך כבוד יהוה ממקומו.

«El sant dels àngels de les altures47 diu: “Veiem com una aparença de 
llampegueig”.48

Els profetes diuen: «En somni tenim visions tal com l’home veu visions 
nocturnes».49

Els reis que són a la terra diuen: “עלוקא del secret resplendent és Ell”. I què 
diuen d’ell?: “Secret resplendent!”.

Però digué rabí Aquiba: “Segons les nostres capacitats de mesurar Ell és més 
gran que tot i la seva glòria s’amaga davant nostre”.

Moisès digué a uns i a altres: “No investigueu aquestes coses”. Que Ell sigui 
beneït en el seu lloc com està dit: 

“Beneïda sigui la glòria de YHWH des del seu lloc”».50

44.  Cf. CERVERA − VIRGIL et alii, «Els quatre entrant al pardes», 508-509.
45.  «Beschreibung (Hebräisch, 3. Person) der unterschiedlichen Art, in der verschiedene Grup-

pen/Autoritäten (Engel, Propheten, Könige, Rabbi) Gott wahrnehmen. Höhepunkt und aus-
gleichenden Abschluss bildet die Empfehlung des Mose (2. Person Plural): Wie immer Gott 
(wahrzunehmen) ist, einzig der Lobpreis ist die angemessene Haltung vor ihm» (SCHÄFER, 
Übersetzung der Hekhalot-Literatur III, XIX-XX). 

46.  Dn 7,18.22.25.27 menciona קדישי עליונין: «sants de l’Altíssim».
47.  Davila tradueix per «And the holy one of the most high ones» (DAVILA, Hekhalot Literature in 

Translation, 207 n.a). Schäfer tradueix «Der Heilig(st)e der Hohen sagt», i explica en nota que 
són els àngels: «Gemeint sind die Engel» (SCHÄFER, Übersetzung der Hekhalot-Literatur III, 23 
n.1 i 2).

48.  Ez 1,14.
49.  Is 29,7; Jb 33,15; Dn 8,1.
50.  Ez 3,12.



21RCatT 40/1 (2015) 9-32

MOISÈS A HEKHALOT ZUTARTI (segons el ms. N8128)

Aquest paràgraf ens mostra un repertori d’apreciacions sobre la possibili-
tat de veure Déu tractades prèviament en els paràgrafs 350 i 351. La primera 
observació la fa el «sant dels àngels de les altures» que és l’àngel Metatron, 
que gaudint de màxima proximitat amb Déu diu, en nom propi i en nom 
dels altres àngels: «Veiem com una aparença de llampegueig» (Ez 1,14). La 
citació d’Ezequiel que també es podria traduir per «Veiem com un llamp», 
descriu una visió lluminosa i fugaç, no quelcom perfilat i definit. En segon 
lloc, i seguint una categoria descendent, parlen els profetes que la seva visió 
de Déu són visions en somnis. En tercer lloc parlen els reis dient que Déu és 
un secret resplendent. 

Hi ha un canvi de registre amb la intervenció d’Aquiba («Però digué rabí 
Aquiba») que dóna una explicació determinant als místics que confien veure 
la divinitat: que la grandesa i la glòria de Déu s’amaguen als humans, és a 
dir, que no es pot veure Déu. Aquiba circumscriu les excessives pretensions 
humanes sempre condicionades per «les nostres capacitats de mesurar». Les 
categories mentals de la natura humana no poden comprendre l’Incompren-
sible, expressar l’Inexpressable, abastar l’Inabastable. 

Moisès rebla el clau adreçant-se «a uns i a altres», és a dir, a tothom, sen-
tenciant que no és cosa dels humans investigar aquestes coses, i que la seva 
tasca és la lloança divina «des del seu lloc»; aquesta és la màxima visió que 
els humans poden gaudir de la divinitat.51

8.  HEKHALOT ZUTARTI §35752

ברוך שמו הגדול והנורא החזק והאמיץ האדיר והאביר
 שעינינו מייחלות לו ובשמו משביעין

 השבעתי עליך מקליטו כשם
הספרים םמכניסי חיתא הת‘ נתורבב על עילת ספי מערה כיתורו כיתפרו.

  

51.  «El dictamen final de Moisés no añade información sobre la apariencia de Dios o a la pregun-
ta si puede llegar a verle, sino que crea el anticlímax al dictamen final de Aqiva: decisivo no 
es qué apariencia tiene Dios, sino que debe ser alabado “en su sitio”, es decir, donde siempre 
se encuentra y como siempre se le puede describir. La misión de los ángeles y de los hombres 
es alabar a Dios en la liturgia diaria. Ésta es la afirmación tradicional y característica de la 
literatura de las Hekhalot» (Peter SCHÄFER, El Dios escondido y revelado (Esprit 15), Madrid: 
Caparrós 1995, 73).

52.  «Preis des göttlichen Namen (Hebräisch, 3 Person), übergehend in eine Beschwörung 
(1. Person) mit dem Namen Gottes (nomina barbarum: Griechisch) wie ihn verschiedene 
Autoritäten (Bileam, Mose, Todesengel, David, Salomo) überliefert haben» (SCHÄFER, Überset-
zung der Hekhalot-Literatur III, XX). 



22 RCatT 40/1 (2015) 9-32

JORDI CERVERA − BÀRBARA VIRGIL

ב{י}לעם אמר טוטיפום פאמון שמו תופי תופי פוסי פיימון שמו.
 משה אמר סט שייש שמו וכן מ

 מלאך המות אמר סט שייש שמו.
 דוד אמר אנקוליתוס אנקלוותי מון שמו.

שלמה אמר אנקולותות אנקליותיס אנקלוותימון חסדסיהו יהות(ס) שמו.

ונוקב שם יהוה לכל די יצבי טחגו שמו
שהוא שם המפורש ופירשוהו ונקבוהו וחקרוהו ופירוש שמות שלו. יונית

«Beneït sigui el seu nom, gran i temible, fort, coratjós, majestuós i poderós, 
que els nostres ulls anhelen i que en el seu nom conjuren.
Et vaig conjurar, מקליטו, com el nom53

 הספרים מכניסי חיתא הת' נתורבב על עילת ספי מערה כיתורו כיתפרו

Balaam digué: “טוטיפום פאמון és el seu nom. תופי תופי פוסי פיימון és el seu nom”.
Moisès digué: “סט שייש és el seu nom”. 
L’àngel de la mort digué: “סט שייש és el seu nom”.
David digué: “אנקוליתוס אנקלוותי מון és el seu nom”.54

Salomó digué: “(ס)אנקולותות אנקליותיס אנקלוותימון חסדסיהו יהות és el seu nom”.

“Qui pronunciï el nom de YHWH...”;55 a tothom qui està dempeus: טחגו és el 
seu nom”.

Ell56 és el Nom Inefable i ells l’han interpretat, l’han pronunciat i l’han escodri-
nyat, però el significat dels seus noms és grec».

Abordem un dels habituals passatges de Hekhalot Zutarti on les fórmules 
i noms indesxifrables superen l’entramat del text, obligant-nos a ser prudents 
amb els comentaris. El paràgraf 357 inicia un extens repertori de revelacions 
de noms divins que arriba fins el paràgraf 367. 

El narrador del discurs, i que comunica el primer conjur, és Aquiba.57 Ell 
continua revelant conjurs pronunciats per Balaam, Moisès, l’àngel de la mort, 
David i Salomó, i adverteix la fatalitat d’utilitzar-los de manera inapropiada. 

53.  «Each sequence contains words with a definite Greek sound, possibly derived from some 
Greek epiklesis or invocation» (SCHOLEM, Jewish Gnosticism, Merkabah Mysticism, and Talmu-
dic Tradition, 81).

54.  Analitzant aquest paràgraf amb Noam Mizrahi coincidim en llegir el terme grec anakolitos en 
.אנקוליתוס

55.  Cf. Lv 24,16. Malgrat la majoria de traduccions diguin «blasfemar», el grec diu «mencionar» 
(ὀνομάζων). La versió anglesa de la Tanak tradueix «pronounce». Tanmateix, el que és defini-
tiu és que aquest morirà apedregat.

56.  «Ell» és el nom de YHWH, que és el Nom Inefable.
57.  El discurs d’Aquiba comença a §353.



23RCatT 40/1 (2015) 9-32

MOISÈS A HEKHALOT ZUTARTI (segons el ms. N8128)

Retrocedim al paràgraf anterior (§356) on es marquen els límits d’accés 
al món diví: després d’una visió espectacular dels quatre vivents (Hayyot) es 
sentencia que Déu roman inefable; això no obstant, es pot conèixer el seu 
nom i adreçar-li conjurs, per això es proclama: «Beneït sigui el seu nom pels 
segles dels segles». Pel mateix motiu §357 comença magnificant el nom diví: 
«Beneït sigui el seu nom, gran i temible...».58 

Malgrat es mencioni amb naturalitat la praxi dels conjurs («en el seu nom 
conjurem») i es concretin algunes fórmules pronunciades per personatges 
destacats ⎯inclòs l’àngel de la mort⎯, s’adverteix dels seus perills citant 
l’Escriptura: «Qui pronunciï (malparli, blasfemi) el nom de YHWH morirà 
apedregat» (Lv 24,16). La raó és definitiva: es tracta del Nom Inefable de Déu 
 Però la cloenda és desconcertant: el grec ajudarà a entendre .(שהוא שם המפורש)
el significat dels mots emprats en els conjurs.59

9.  HEKHALOT ZUTARTI §38860

 למה נקרא סגנזגאל
 שכל גינזי החכמה מסורין בידו
 וכולם נפתחו לו למשה בסיני

עד שלמד בארבעים יום כשהוא עומד בהר
 תורה בשבעים פנים של שבעים לשון.

הלכות בשבעים פנים של שבעים לשון.
שמועות בשבעים {לשון} פנים של שבעים לשון.

הגדות בשבעים פנים של שבעים לשון.
תוספות בשבעים פני' של שבעים לשון

וכיון שכלו לו ארבעים יום נשתכחו לו כולן בשעה אחת
עד שקרא הק'ב'ה' ליפיפיה שר התורה

 ונתנו למשה במתנה. שנ' ויתנם יהוה אלי.

58.  «Man kann Gott zwar nicht sehen, aber seinen Namen kennen und, wie der folgende Para-
graph ausführt, mit diesem Namen Beschwörungen durchfuhren» (SCHÄFER, Übersetzung der 
Hekhalot-Literatur III, 34 n.83).

59.  Gershom Scholem opinava que aquesta remarca sobre el grec mostra que el transmissor era 
conscient de la procedència d’aquests noms. Per Scholem, l’element grec, o almenys la seva 
imitació, es manifesta a través de les llargues llistes de noms secrets o de paraules que trobem 
a Hekhalot Zutarti. Cf. SCHOLEM, Jewish Gnosticism, Merkabah Mysticism, and Talmudic Tradi-
tion, 82.

60.  «Erklärung des Engelnamens SGNZG’L/SGNSG’L, des Fürsten der Weisheit; Moses Lernen 
und Vergessen der schriftlichen und mündlichen Tora auf dem Sinai; erst mit Hilfe des En-
gels YPYPYH, des Fürsten der Tora, gelingt es Mose, sich vor dem Vergessen der Tora zu 
bewahren» (SCHÄFER, Übersetzung der Hekhalot-Literatur III, XXII). 



24 RCatT 40/1 (2015) 9-32

JORDI CERVERA − BÀRBARA VIRGIL

ואחר כך נתקיימה בידו ולא נשתכחו לו למשה
 שנ' זכרו תורת משה עבדי.

 וכתי עלה לי ההרה והיה שם ואתנה לך
את (לוחות) האבן התורה והמצוה.

וכתי ואותי ציוה יהוה בעת ההיא ללמד
 את חוקים ואת משפטים. אילו הגדות ותוספות

«Per què s’anomena Sagnazgael? 
Perquè tots els amagatalls de la saviesa són al seu abast, 
i tots se li han obert a Moisès en el Sinaí 
mentre romania en la muntanya durant 40 dies fins que aprengué 
Torà en les 70 versions de 70 llengües, 
Halakhot en les 70 versions de 70 llengües, 
Tradicions orals en les 70 versions de 70 llengües, 
Agadot en les 70 versions de 70 llengües, 
Tosafot en les 70 versions de 70 llengües.

Tot el que s’esdevingué en 40 dies li feren oblidar en una hora, 
fins que el Sant beneït sigui, cridà Yefifiah, príncep de la Torà, 
i li va donar61 a Moisès a tall de regal, com està dit: «I YHWH me les donà».62 
Després de fer-se realitat63 a Moisès en les seves mans no se li oblidaren, com 

està dit: 
«Recordeu la Torà de Moisès el meu servent».64 
Està escrit: «Puja a mi a la muntanya i estigues allí que et donaré 
[les taules] de pedra de la Torà i els manaments».65 
Està escrit: «A mi m’ordenà YHWH en aquell temps d’ensenyar 
els decrets i prescripcions»,66 aquestes Agadot i Tosafot».

Apareix de nou l’àngel Sagnazgael (Sagnasgael a §342). Fent honor al seu 
nom, ensenya tots els «amagatalls»67 de la saviesa a Moisès durant els 40 
dies d’aprenentatge en la muntanya del Sinaí.68 Els fruits són extraordinaris: 
la memorització no només de la Torà escrita sinó també de les Halakhot 

61.  El verb és un plural (נתנו), però la lògica és que sigui singular. El plural podria referir-se a 
l’agadà on els àngels ompliren de regals Moisès abans de descendir de les altures, o també 
al·ludir a tot el que se li lliurà: Torà, Halakhot, Xemuot, Agadot, Tosafot. 

62.  Dt 10,4.
63.  Més apropiadament seria «després de tenir-les Moisès en les seves mans».
64.  Mal 3,22.
65.  Ex 24,12.
66.  Dt 4,14.
67.  Sagnazgael significa «Amagatall de Déu», de la rel גנז (amagar).
68.  El paràgraf anterior (§387) l’anomena «príncep de la saviesa» (סגנזגאל שר החכמה).



25RCatT 40/1 (2015) 9-32

MOISÈS A HEKHALOT ZUTARTI (segons el ms. N8128)

(Instruccions), Xemuot (Tradicions orals), Agadot (Exhortacions) i Tosafot 
(Afegits). Les setanta versions de cada bloc de material revelat que Moisès 
aprèn és una xifra recurrent en les agadot del Sinaí que trobem sobretot en el 
tractat Shabbat del talmud de Babilònia. Es tracta de magnificar no solament 
l’esdeveniment sinó l’expansió del mateix.69

El més sorprenent del paràgraf és l’oblit tan ràpid que sofreix Moisès («li 
feren oblidar en una hora») que recull una altra agadà que trobem en l’obra 
Ma’ayan Hokhma on la visió d’àngels terrorífics provocà l’oblit de Moisès. 
Com en el nostre paràgraf, l’assistència de l’àngel Yefifiah li recordà de nou 
tot el que havia après i memoritzat.70 Yefifiah (bellesa de Déu) és l’àngel que 
consolida l’ensenyament de Sagnazgael i que garanteix la seva transmissió 
amb el lliurament de les taules de pedra. Yefifiah, com Sagnazgael, són dos 
dels setanta noms que rep Metatron. De nou, com en el paràgraf 341 que 
explica el passatge de la bardissa, la mediació angelical substitueix la presèn-
cia divina.71

10.  HEKHALOT ZUTARTI §39672

 והנער73 זה שר שנכתב בשבע קולות בשבע אותיות
בשבעים שמות בששה על ששה

 ונתון בסתרי סתרים בפילאי פלאים
בחדרי חדרים ומשמש לפני אש אוכלה אש

 ולא נתן לא לאדם ולא לשם לא לאברהם לא ליצ(ק) ולא ליעקב
אלא למשה בלבד.

69.  «Cada acte de parlar que sortí de la boca de l’Altíssim es dividí en setanta llengües»; «Així 
com un mall esmicola la roca en molts fragments (Jr 23,29), cada paraula que surt de la boca 
del Sant, beneït sigui, es divideix en setanta llengües» (TB Shab 88b).

70.  Cf. HALPERIN, The Faces of the Chariot, 305-306. Shmuel Yosef Agnon, premi Nobel de lite-
ratura de l’any 1966, compilà moltes agadot. En la novel·la traduïda al castellà amb el títol 
Huésped para una noche explica el combat d’àngels amb els nadons hebreus abans de néixer, 
que reben un cop en la boca que els fa oblidar la Torà, deixant-los com a senyal de l’atac la 
fissura del llavi superior. Cf. Anatole FRANCE – Miguel Àngel ASTURIAS – Yasunari KAWABATA – 
Shmuel Yosef AGNON, Los premios Nobel de literatura. Tomo XII, Barcelona: Plaza & Janés 
1979, 1862.

71.  El paràgraf menciona els 70 noms de Metatron.
72.  «Metatron-Stück, der Anfang (die verschiedenen Darstellungsweisen seines Namens) ähnlich 

389; die besondere Offenbarung des Gottesnamens an Mose; Warnung Moses vor Metatron» 
(SCHÄFER, Übersetzung der Hekhalot-Literatur III, XXII). 

 ,steht in der Synopse irrtümlich am Ende des vorangehenden Paragraphen» (SCHÄFER והנער»  .73
Übersetzung der Hekhalot-Literatur III, 119 n. 2).



26 RCatT 40/1 (2015) 9-32

JORDI CERVERA − BÀRBARA VIRGIL

 ומשה אמר לפני אדון כל העולמי
אם אין פניך הולכים אל תעליני מזה.

 ואדון כל העולמים הזהיר למשה שישמור מפניו
 שנא‘ השמר מפניו

זהו שנכתב באות אחת שבו נבראו שמים וארץ
וחתומים בטבעת אהיה אשר אהיה.

זהו השר שנכתב בשש ובשבע ובעשרים ושתי'

«El Menor és aquest príncep que s’escriu amb 7 veus, 7 lletres, 
70 noms de 6 en 6;
i el que li és donat en el secret dels secrets, en la meravella de les meravelles, 
en la cambra de les cambres; i qui serveix davant del foc consumidor de foc,
no ho ha donat a Adam, ni a Sem, ni a Abraham, ni a Isaac, ni a Jacob, 
sinó únicament a Moisès. 

I Moisès digué davant del Senyor de tots els móns: 
“Si no véns tu mateix, no em facis sortir d’aquí”.74

I el Senyor de tots els móns advertí Moisès que es guardés davant d’ell,75

com està dit: “Guarda’t del seu rostre...”.76

Ell77 és el que s’escriu amb una lletra, que amb ell van ser creats i segellats els 
cels i la terra amb l’anell 78.אהיה אשר אהיה

Aquest és el príncep que s’escriu amb 6, amb 7, amb 22 [lletres?]».

La figura del נער apareix des del paràgraf 384, repetint diverses vegades 
que és l’àngel Metatron.79 Schäfer tradueix נער per «Jüngling» i Morray-Jones 
parla de «Youth». Nosaltres preferiríem la transcripció Na’ar per subratllar la 
rellevància del nom, però optem per «Menor» a fi d’argumentar millor el seu 

74.  Ex 33,15.
75.  «Davant d’ell» pot fer referència simultàniament a Déu i al Menor (el protagonista del parà-

graf) que és Metatron, segons indica Ex 23,20-21 que menciona l’àngel enviat per Déu que 
porta el seu nom.

76.  Ex 23,21.
77.  «Ell» es refereix al Menor.
78.  És la fórmula «Jo sóc el qui sóc» (Ex 3,14).
79.  «Na’ar means in Hebrew not only “youth”, but also “servant”; and it can be proven that it was 

in this capacity, as servant before the throne or in the celestial tabernacle, and not because 
of his youth as compared to the age of the highest angels, that Metatron was called Na’ar» 
(SCHOLEM, Jewish Gnosticism, Merkabah Mysticism, and Talmudic Tradition,50)



27RCatT 40/1 (2015) 9-32

MOISÈS A HEKHALOT ZUTARTI (segons el ms. N8128)

rol celestial i el lligam amb Metatron.80 Una primera informació cabdal del 
vincle entre el Menor i Metatron és que נער és el nom amb què Déu anomena 
Metatron segons apareix a 3Henoc 3,2.81 

El §396 expressa amb numerologia el nom del Menor: «7 veus, 7 lletres, 
70 noms de 6 en 6». El nom de 7 lletres és Metatron i els setanta noms són 
els noms de Metatron que es ressenyen en el paràgraf 387.82 Aquest Menor 
gaudeix de revelacions especialíssimes davant el foc abrusador de Déu i que 
ha transmès a Moisès en exclusiva.

El paràgraf ens situa en les revelacions del Sinaí on Moisès aprofita per 
reclamar més proximitat de Déu: «Si no véns tu mateix, no em facis sortir 
d’aquí».83 La resposta divina marca distàncies amb Moisès demanant-li una 
obligada reverència com senyala la frase de l’Escriptura «Guarda’t del seu 
rostre» (Ex 23,21), que ha de ser llegida en el seu context escripturístic on 
mostra que cal guardar-se de l’àngel enviat i no de Déu:

Jo envio un àngel davant teu perquè et guardi pel camí i et faci entrar al lloc que 
t’he preparat.21 Respecta’l (השמר מפניו) i escolta la seva veu. No li siguis rebel; ell no 
perdonaria les vostres infidelitats, perquè porta el meu nom (כי שמי בקרבו) (Ex 23,
20-21 BCI).

Un cop delimitada la gran i única mediació de la presència divina, con-
tinuen els enigmes per descriure el seu nom, desxifrable només pels místics 
coneixedors dels codis de lectura al voltant de la fórmula אהיה אשר אהיה. Mal-
grat que en primera instància sembli referir-se a Déu creador de tot, està 
citant un personatge que acompanya Déu de bell principi que és el Menor.84 
Per entendre la seva rellevància només mencionarem el passatge de 3Henoc 
on Metatron, el Menor, és anomenat יהוה הקטן «YHWH menor/petit» (3Hen 12,
5), entronitzat en l’entrada del setè palau en una rèplica del tron diví.85

80.  Cf. Tomás GARCÍA HUIDOBRO, La Carta a los Hebreos. Una visión desde las teologías del Templo 
(Biblioteca de Estudios Bíblicos minor 23), Salamanca: Sígueme 2014, 75-78.

81.  3Hen 3,2: «Me respondió [Metatron]: ⎯Tengo setenta nombres, que corresponden a las se-
tenta lenguas existentes en el mundo, y todos ellos están basados en el nombre de mi rey, el 
Santo, bendito sea, pero mi rey me llama “joven”» (NAVARRO, «Libro Hebreo de Henoc», 223).

82.  De fet, Metatron (מטטרון) són sis lletres, però també se’l menciona Mitatron (מיטטרון) que sí 
posseeix set lletres. 

83.  Cf. Ex 33,15. El text masorètic diu «no ens facis sortir» (אל־תעלנו) i el Targum també s’expressa 
en plural. Però la Septuaginta ho diu en singular (μή με ἀναγάγῃς) com trobem en aquest parà-
graf per circumscriure la proximitat amb Déu a Moisès. 

84.  La raó teològica d’aquesta figura que col·labora en la creació seria que Déu no pot crear res 
imperfecte.

85.  La visió del משכן הנער «santuari menor» on hi ha el Menor assegut en una rèplica del tron de la 
glòria provocà l’heretgia d’Elixa ben Abuya (Aher) sobre els dos poders en el cel (NmR 7,11; 



28 RCatT 40/1 (2015) 9-32

JORDI CERVERA − BÀRBARA VIRGIL

La lletra que permet construir el seu nom és la he segons Morray-Jones.86 
També explica que el nom אהיה אשר אהיה es refereix al Menor i al seu Mestre, 
que tenen el mateix nom. El primer אהיה és el Sant i el segon אהיה és el Menor. 
Aleshores el Menor fa de mediador i manifesta la glòria del Sant, de qui és en 
part semblant i en part dissemblant, atès que la relació dels dos en «Jo sóc el 
qui sóc» expressa alhora identitat i diferència.87

El paràgraf acaba tal com ha començat: amb descripcions numèriques 
identificables: les sis lletres corresponen al nom del «príncep» Metatron 
 les set lletres poden ser el nom de Sagnasgael (o Sagnazgael o ,(מטטרון)
Sasangiel);88 i les vint-i-dues lletres són l’alfabet hebreu que permet construir 
vint-i-dos noms amb una lletra de la Torà (cf. §364).89

11.  HEKHALOT ZUTARTI §39790

 זהו השר יופיאל יהד{?}יאל קוראים לו. ובאותות קדושים קוראים לו.
מטטרון קוראים לו.

ססנגיאל יה יהו חי הורה הו יה יה יה היה חי הוגף הא הוג לרפאת
גתש תלת חכמו גיה קדוש קנגנאל קנגי(ה)אל הוא הא ויה היה כגי

 היה דעל תגא מפרש זה.

שמו הגדול שנמסר למשה {מ}בסיני מפי אל נאמן ועלוב
 ומפי משה נמסר ליהושע ויהושע לזקנים

 ומזקנים לנביאים. ומנביאים לאנשי כנסת הגדולה
ומהם לעזרא ומעזרא להלל

ומהלל היה טמון עד שבא ר' אבהו ואמר
 זה שמי לעולם.

 ניטס העיפון מקדרגש כת רווספדמון קיטוס ויוסיטום ויוסיטום גרמסטון קוריס וקרדירום
 יהוה זה שמי הגדול

Merkabah Shelemah 40a). Cf. ROWLAND − MORRAY-JONES, The Mystery of God, 255-256. SCHOLEM, 
Jewish Gnosticism, Merkabah Mysticism, and Talmudic Tradition, 49.

86.  Cf. ROWLAND − MORRAY-JONES, The Mystery of God, 523 n.103. També podria referir-se a la yod, 
perquè apareix parcialment en la grafia de tot l’alefat.

87.  Cf. ROWLAND − MORRAY-JONES, The Mystery of God, 523.
.(397§) ססנגיאל ,(388§) סגנזגאל ,(342§) סגנסגאל  .88
89.  Sant Jeroni fa aquest comentari sobre la xifra 22: «Així com són vint-i-dues les lletres amb les quals 

escrivim en hebreu tot el que parlem i en les seves inicials es comprèn la veu humana, així es comp-
ten vint-i-dos rotlles, amb els quals gairebé com amb les lletres i els exordis s’educa en la doctrina de 
Déu la infància tendra i encara lactant del baró just.» (SAN JERÓNIMO, Obras completas II. Comentario 
a Mateo y otros escritos (BAC 624), Madrid: Biblioteca Autores Cristianos 2002, 457).

90.  «Metatrons Namen; Offenbarung des Namens an Mose, der ihn an Josua weitergab. Die fol-
gende Traditionskette analog zu den Pirqe Avot; danach folgen weitere Namen; besondere 
Stellung des Fürsten (= Metatron)» (SCHÄFER, Übersetzung der Hekhalot-Literatur III, XXIII). 



29RCatT 40/1 (2015) 9-32

MOISÈS A HEKHALOT ZUTARTI (segons el ms. N8128)

יה שמו
 יהו שמי זה כבודי

הוא השר שר הפנים וכל מלאכי השרת עומדים לפניו
 זהו השר הגדול הוא השר על כל השרים ושר על רבותים ואלפי שאנן91

ועומד לפני מי שהתעלה על כל אלהים מעלה למרום

«Aquest és el príncep que anomenem Yofiel Yehadiel; l’anomenem amb lletres 
santes.92 

L’anomenem Metatron
ססנגיאל93 יה יהו חי הורה הו יה יה יה היה חי הוגף הא הוג לרפאת
גתש תלת חכמו גיה קדוש קנגנאל קנגי(ה)אל הוא הא ויה היה כגי

Damunt la corona94 hi ha el Nom Inefable.
Aquest és el gran nom transmès a Moisès en el Sinaí per la boca de Déu fidel i 

submís.95

Per la boca de Moisès es transmeté a Josuè, i de Josué als ancians, 
dels ancians als profetes, dels profetes als homes de la gran assemblea,
i d’ells a Esdres, d’Esdres a Hillel, 
i de Hillel quedà inaccessible fins que arribà rabí Abbahu i digué: 
«Aquest és el meu nom per sempre»:96

ניטס העיפון מקדרגש כת רווספדמון קיטוס ויוסיטום ויוסיטום גרמסטון קוריס וקרדירום

.aquest és el meu gran nom ,יהוה
.és el seu nom יה
.és el meu nom; aquesta és la meva glòria יהו

Ell és el príncep, príncep de la presència i tots els àngels de la cort romanen 
davant seu.

Aquest és el gran príncep, príncep sobre tots els prínceps, príncep sobre «mul-
tituds i miríades»,97

que roman en les altures enlairat per damunt de tots els àngels».98

91.  Schäfer proposa llegir שנאן, tal com apareix en el Sl 68,18: רבתים אלפי שנאן. Cf. SCHÄFER, Über-
setzung der Hekhalot-Literatur III, 123.

92.  En hebreu «lletres» és femení i «santes» està escrit en masculí, però ho homologuem per faci-
litar la lectura.

93.  Cf. els tres noms d’àngels en la nota 88.
94.  Segons Morray-Jones la corona és la fórmula אהיה אשר אהיה (Ex 3,14). Cf. Rowland − Morray-

Jones, The Mystery of God, 523.
95.  «Déu fidel i submís» (אל נאמן ועלוב) no pot referir-se a YHWH; és una hendíadis que qualifica 

Metatron com Déu lleial i obedient a YHWH.
96.  Ex 3,15.
97.  Sl 68,18.
98.  Literalment diu «déus» (אלהים), però es refereix als àngels més superiors.



30 RCatT 40/1 (2015) 9-32

JORDI CERVERA − BÀRBARA VIRGIL

Metatron acapara el protagonisme amb un nou repertori de títols des de 
l’inici del paràgraf: príncep, Yofiel Yehadiel (bellesa de Déu i estimat de Déu),99 
i Sasangiel100 que precedeixen una llarga llista de noms que, malgrat un cop 
més captem algun mot, el seu sentit complet s’escapa als no iniciats.

Però damunt de Metatron hi ha la corona, el signe de l’excelsa majestat 
divina, i damunt seu, llueix el Nom Inefable. L’escena ens remet al tron de 
la glòria on resplendeix aquesta corona exhibint el Nom de la divinitat.101 El 
Nom Inefable és una emanació de Déu perceptible pels humans, l’única fita 
que el místic pot atènyer, car la visió pura de Déu és impossible.

La revelació de Déu en el Sinaí a través del seu gran nom es transmeté a 
Moisès per boca «de Déu fidel i submís» que és Metatron, i Moisès ho trans-
meté gelosament a Josuè, ell als ancians, ells als profetes, ells als homes de 
la gran assemblea, ells a Esdres, i ell a Hillel en el segle I aC, quan s’ometé la 
pronunciació del Nom fins que rabí Abbahu proclamà YHWH com el nom 
genuí de Déu: «Aquest és el meu nom per sempre» (Ex 3,15), acompanyat 
d’una nova secció de termes misteriosos.102

Seguidament apareix una solemne proclamació del propi Metatron. En 
primer lloc afirma que יהוה és el seu «gran nom», però el seu gran nom com-
plet és יהוה הקטן (cf. §396), el «celestial viceregent» com l’anomena Morray-
Jones.103 En el context de les Hekhalot, el Tetragrama esdevé el nom de Déu 
revelat a Israel i desplegat per Metatron, però la plenitud de Déu s’amaga rere 
aquesta extraordinària revelació. 

En segon lloc aclareix que «יה és el seu nom». Parla en tercera persona 
per referir el nom amb que Israel anomena Déu. La fórmula sintetitzada del 
Tetragrama יה és com es pronuncia el nom de Déu i que el manifesta només 
veladament. Pronunciar el nom de la divinitat té, per la mentalitat mística, 
connotacions teúrgiques, per això és inconcebible articular el seu nom com-
plet. Per això יה segueix sent la manera de pronunciar el nom de Déu, silenciat 
fins rabí Abbahu. 

99.  El TgPsJon Dt 34,6 menciona מיטטרון ויופיאל ואוריאל ויפהפיה רבני חכמתא (Mitatron, Yofiel, Uriel i 
Yephifiah).

100.  Vegi’s §396.
101.  «Taga (תגא), the crown, represents the crown on which the ineffable name is engraved» (SCHO-

LEM, Jewish Gnosticism, Merkabah Mysticism, and Talmudic Tradition, 54).
102.  El paràgraf utilitza les conegudes cadenes de transmissió de la Torà oral (cf. Mixnà Ab 1,1) 

que adapta al context místic. El callament del nom de Déu fineix amb Abbahu, en la Cesarea 
de Mar del segle IV. Halperin opina que hem de pensar en un redactor proper al rabí que li 
atribueix el rol de mestre dels misteris dels ancians. Cf. HALPERIN, The Faces of the Chariot, 
259.

103.  Cf. ROWLAND − MORRAY-JONES, The Mystery of God, 501.



31RCatT 40/1 (2015) 9-32

MOISÈS A HEKHALOT ZUTARTI (segons el ms. N8128)

Per últim, Metatron declara que «יהו  és el meu nom, aquesta és la meva 
glòria». El nom de Yaho és el nom més primitiu de Metatron segons Scholem, 
i per tant el més tradicional.104 Si יהוה era el seu «gran nom», és a dir, el nom 
amb que Déu anomena Metatron, יהו és només el seu «nom», és a dir, la fór-
mula amb que l’anomenen els humans.105

El paràgraf conclou amb una exaltació de Metatron en tercera persona, 
menys desconcertant que les anteriors semblances de noms amb Déu. La 
seva condició de príncep entre els prínceps celestials arrodoneix una increïble 
sublimació del personatge.106

A TALL DE SÍNTESI

Hem fet un pas més en la traducció i presentació de Hekhalot Zutarti.107 Aco-
tar el tema de Moisès permet esguardar el vast món místic de les Hekhalot per 
una nova i petita finestra. Podíem haver fet comentaris més exhaustius però 
l’article s’hagués allargat excessivament allunyant-nos de l’objectiu principal 
de presentar el text hebreu i la traducció al català. 

Són nombrosos els interrogants que susciten els paràgrafs estudiats: el 
significat de les frases misterioses i les seves intencions teúrgiques, les atri-
bucions quasi divines de Metatron i les seves denominacions pràcticament 
idèntiques amb la divinitat, la temàtica dels conjurs... No obstant això, hem 
focalitzat l’atenció en Moisès que ha estat el nostre caminador per Hekhalot 
Zutarti de bell principi. 

En primer lloc, constatem que aquesta tradició mística contempla Moisès 
com el revelador de misteris que permeten accedir als espais celestials. En 
segon lloc, Moisès apareix sovint acompanyat de Metatron, establint una 

104.  Cf. GARCÍA HUIDOBRO, La Carta a los Hebreos. Una visión desde las teologías del Templo, 78-80.
105.  En un primer moment vam interpretar més literalment aquests noms: 1) El «gran nom» 

de Déu és YHWH. És així com ell es revela i com ell s’autoanomena. YHWH és el nom 
impronunciable i inefable que mostra la inefabilitat divina. Moisès és l’únic que ha tingut la 
revelació completa del nom YHWH. 2) Del nom de YHWH els humans escriuen, mencionen 
i capten la meitat: YH. 3) Els místics només contemplaran de YHWH la part que correspon 
a YHW, i que mostra la glòria divina, que no correspon a la plenitud del seu ésser sinó a tres 
quartes parts.

106.  Daniel Abrams comenta l’altíssim estatus que certes tradicions antigues concedeixen a Meta-
tron fins al punt que «Metatron is identified with God, bridging all the gaps between human-
ity and God». Cf. Daniel ABRAMS, «The Boundaries of Divine Ontology: The Inclusion and 
Exclusion of Metatron in the Godhead», Harvard Theological Review 87/3 (1995), 291-321, 
293.

107.  Cf. els dos estudis previs CERVERA − VIRGIL et alii, «Els quatre entrant al pardes»; i CERVERA − 
VIRGIL, «“Veure el Rei en la seva bellesa” (HZ 407-412)», RCatT 38/1 (2013) 189-208.



32 RCatT 40/1 (2015) 9-32

JORDI CERVERA − BÀRBARA VIRGIL

relació que podríem sintetitzar amb paraules de David Halperin: Si Metatron 
és un «YHWH menor», també és un «Moisès major».108 

Seguint les comparances podem concloure que si Metatron és un «Moisès 
major», Moisès és un «Metatron menor».109 Hekhalot Zutarti deixa Moisès su-
perbament enlairat.

108.  Cf. HALPERIN, The Faces of the Chariot, 426-427.
109.  Sobre la divinització de Moisès trobem tradicions antigues a 4Q374 que menciona Moisès 

fet com Déu (לאלוהים). L’obra l’Exagôgê de l’escriptor grec Ezequiel el Dramaturg (s. II aC) 
descriu Moisès entronitzat al Sinaí, una imatge que Van der Horst defineix com «an anthro-
pomorphic hypostasis of God himself». Cf. Pieter Willem VAN DER HORST, «Some notes on 
the Exa goge of Ezekiel», en Pieter Willem VAN DER HORST (ed.), Essays on the Jewish World of 
Early Christianity, Fribourg: Éditions universitaires de Fribourg 1990, 72-93. GARCÍA HUIDO-
BRO, La Carta a los Hebreos. Una visión desde las teologías del Templo, 89-90.




