Haidé, num. 6, 2017, p.11-33

o
RO *k”‘/

ANTONI MORA

Filosof politic
a-mora@mail.com

LA INTIMITAT RESGUARDADA DEL PODER

Resum:

No resulta senzill de condensar en un sol mot el fenomen de la transformacié que ha estat un tret clau de la contemporaneitat: la
constant mutacié del public com a cosa publica, que no coincideix exactament amb la politica, ni allo politic (n’és un pressuposit
i n’és I'expansio, el seu camp d’actuacio i de realitzacid); del public en el sentit de la gent aglomerada en un moment donat, perd
també en diferents formes estables, inclosos els estats d’opinio; del publicista, qui actua amb el proposit d’intervenir-hi. Aquesta
mutacié publica arrossega, al seu torn, el trastocament dels possibles o impossibles llocs on resguardar-se’n, 'ambit privat i, dins,
la intimitat. Joan Maragall desplega una gran varietat de reflexions a I'entorn d’aquest trasbals, al llarg de tota la seva preséncia
publica —i de la que no ho és tant. No només el pensa, sin6é que I'experimenta d’'una manera molt viva des d’una peculiar singu-
laritat. L'escriu.

Paraules clau: Joan Maragall — public/privat — intimitat — politica — poder — obra

Abstract:

It is not easy to condense in just one term the phenomenon that has been key to contemporaneity: the constant mutation of the
public sphere, in the sense of res publica, which does not coincide exactly with politics —it is a premise of it and implies its expan-
sion, its area of action and of realization—; of the public at large, in the sense of people massed together at any one time, but in
different stable forms also, including public opinion; of the publicist, who acts with the intention of interceding in it all. This public
mutation, for its part, brings with it the disturbance of possible —or impossible— places of shelter, the private sphere (privacitat)
and, within, privacy (intimitat). Joan Maragall offers a wide variety of reflections on that disturbance throughout his public —and
not so public— career. It is not just something he thinks, but something he feels in a very acute way from a particular singularity.
He writes it.

Key words: Joan Maragall — public/privacy — intimacy — politics — power — work

0. Preliminars

Escriu un article sobre «El derecho de hablar» (1902), perd més aviat el dedica a defensar-hi el deure
de callar. Un lector habitual del Brusi no se’n devia estranyar gaire: aixd!, podria haver remugat, més
deures i menys drets! Perd no es tracta necessariament d’'una questio d’ideologia conservadora, sin6
de la concepcid segons la qual hi ha una correlacié entre els dos elements en la mateixa estructura del
dret, inclosos els drets adjectivats —si bé, al cap i a la fi, tot dret no deixa de tenir sempre una intrinseca
finalitat de conservacié. Resulta oportu recordar aqui que Joan Maragall havia estudiat lleis i havia exer-
cit d’'advocat un temps. | aquest «dret de parlary, aixi, no obeeix —no podria obeir— a la sensibilitat tan
estesa avui, tan cofoia d’esgrimir uns drets com qui diu sense consequeéncies, sind a la conviccid que
cal guanyar-se’ls, i que el mateix guany genera uns deures. El cami que va del dret com a principi als

Dossier 1



Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

drets concrets forma part d’'una reflexié maragalliana discreta, pero ben perceptible, sobre la justicia i el
dret —també sobre alguna mena de preocupacio pel que ha acabat anomenant-se «governamentalitat»—
i que conforma un petit corpus textual. Cal recordar un altre article amb un titol prou eloqtient, d’acord
amb la traga del poeta de titular d’'una manera ben precisa els seus textos: «Ley y leyes» (1906). Aqui
se centra, a més, en un fet que, si ja era tangible en aquell moment, al cap de més de cent anys ha
arribat a uns extrems inusitats: la sobrecarrega legislativa com una forma generalitzada de governar.'

La llei i les lleis, el dret i els drets —el deure i els deures—, vet aqui unes linies de la reflexié del poeta i
intel-lectual mantingudes al llarg de vint anys de vida publica (aquesta és la questio), perd que més avi-
at han merescut poca atencié. Ho indico aqui no per abordar-ho directament, d’'una manera tematica,
siné tot just per deixar-ho dit com un marc inevitable de I'assaig que segueix.

I. Public: Publicitat
1. Publicitat, esfera publica

El dret de parlar i el seu correlat deure de callar sén abordats, a I'article del 1902, pel fet de tractar-se
d’actes publics. Parlar i callar en public, i el dret o el deure de fer-ho: sortir a parlar o romandre callat.
Es una preocupacio de I'intel-lectual i poeta que arriba a ser molt insistent, i que recorre els seus escrits,
sense donar-li un respir en cap de les seves «etapes»: el public, alld public, la cosa publica (que no és
exactament /a politica, ni allo politic, pero si una base i una condicio, el seu camp d’actuacio i d’expan-
si0); la publicitat (encara que en un sentit a matisar, ja que aqui es tracta en primer lloc de la qualitat
del que és public, abans que de la propaganda, accepcio que ha acabat per predominar);? també la
dimensio publica de I'escriptura, sense oblidar que hi ha una professid, o almenys una manera d’inter-

1 Tot just unes referéncies molt dbvies per il-lustrar aquest corpus textual que apunto: J. MARAGALL, «Las leyes»,
Diario de Barcelona, 21 novembre 1893; ID., «;Nuestro derecho?», Diario de Barcelona, 9 de juny de 1894; ID., «El derecho
nuevoy, Diario de Barcelona, 23 de gener i 1 de febrer de 1895; ID., «Justicia social», Diario de Barcelona, 16 d’abril de 1903;
ID., «Dulce ley», Diario de Barcelona, 14 de novembre de 1905, o 'esmentat ID., «Ley y leyes», Diario de Barcelona, 6 de febrer
de 1906. Caldria afegir-hi com a contrapunt I'atencio, i de vegades fascinacio, per la vulneracio de la llei —i de les lleis—, per part
dels homes infames, els «herois» com Arnau i la seva parentela, encara que també personatges reals, com un Francesco Crispi,
«el dictadory, o el celebrat lladre andnim de la Gioconda. Té rad qui diu que «els primers articles del Diario de Barcelona son els
textos d’un jurista, no pas els d’'un poeta»; vg. Ignasi MORETA, No et facis posar cendra. Pensament i religié en Joan Maragall,
Barcelona, Fragmenta, 2010, p. 106. Convé, pero, alguna matisacio. Els primers articles de Maragall també son de periodista, de
qui feineja en la redaccié del diari, de qui ha passat de la gasetilla a I'article d’opini6. D’altra banda, la mentalitat juridica continua
present més enlla dels primers textos d'exordi, com mostra I'arc temporal dels textos que acabo d’assenyalar.

2 Al cap i a la fi, és en el primer sentit que rebia el seu nom el diari republica La Publicidad/La Publicitat, en el qual, per
cert, Maragall col-labora un cop, I'any 1907, amb l'article «Acatament», i que li dona 'oportunitat de declarar que no en compartia
la ideologia: «jo, que no soc republica»; vg. J. MARAGALL, «Acatament», dins Obres completes, vol. |, Barcelona, Selecta, 1960,
p. 766. D'ara endavant em remetré a aquesta edicié amb I'acronim OC, seguit del nimero de volum i la pagina citada. Aquest sen-
tit més general de publicitat, com a qualitat de public, el fa servir el mateix Maragall, en un comentari a una carta feta publica del
bisbe de Vic. Parafrasejant les paraules del bisbe (sense citar-les literalment), escriu: «V.E. [el bisbe de Vic s’adreca al ministre
de Gracia i Justicia] es quien en el orden politico tiene el cargo especial de las cosas eclesiasticas, y yo, por el mio, me creo en
el deber de informar sobre ellas; y lo hago en forma publica para atemperarme al régimen corriente de publicidad en todo aquello
que interesa a todos los ciudadanosy; vg. J. MARAGALL, «Una carta solemne», Diario de Barcelona, 6 de mar¢ de 1902, dins
OC Il, p. 635.

12



Haidé, num. 6, 2017, p.11-33

G~
N =

—

venir en public, sobre el public, que se’n diu, se’n deia, «publicista» (ara en diriem «intel-lectual», perd
caldria aprofundir-ho).

Per anomenar amb un sol mot tot el que amoina tant Maragall, caldria recérrer a una filosofia politica
relativament recent, i a una altra llengua (de la qual, per cert, en va ser traductor): a la veu alemanya
Offentlichkeit, un terme d’s corrent que es refereix a tot aixd que dic, el public, I'alld public, i que pot
tenir un sentit tan concret com el fet d’indicar I'accés public a un determinat recinte, perd que equival
també a la genérica i tan sovint boirosa «opinié publica», tan propera a la publicitat, i que no és rar veure
traduit com a «ciutadania», en el sentit d’alld que opinen «els ciutadans». Es, en fi, el public, I'alld pu-
blic I’ Offentlichkeit— al-ludit pel jove Jirgen Habermas en el seu famés llibre sobre la qliestio,® que en
altres llenglies ha obligat a buscar formules relativament equivalents i sempre compostes, com «esfera
publica», «espai public» o «vida publica».*

Maragall sempre viu com un problema no només I'existéncia de la cosa (publica), siné el mer fet de
formar-ne part, i de participar-hi activament, en la seva condicié de publicista. Publicar els seus escrits
i, en realitat, el sol fet d’escriure’ls —la paraula escrita— sembla que ja compromet la vivacitat —la vitalitat,
la vivor?— de la mateixa paraula, la paraula viva. D’aqui la profunditat de la tensié de parlar o callar, de
fer-ho en public, i la temptacio de retirar-se’n, que ja és un senyal d’aplicar-se el revers del dret de par-
lar —el deure de callar—, tot i que a la llarga gairebé no deixi mai de fer-ho —d’escriure. Qui diu retirada
diu reserva, o altres matisacions possibles entre el parlar i el callar del tot: resguardar-se’n, abans de
passar al directe rebuig —s’ha parlat del seu «gran rifiuto».> Aquesta gradacié en el replegament —«re-
trogradacio», si apliquem el terme de Pere Quart, en una mena de «Cant espiritual» en dialeg amb el
maragallia— és una manera, una possibilitat de ser intel-lectual (també de ser poeta), de prendre una
direccio determinada en un moment donat. En cada moment, en realitat: sempre entre la intervencio
publica decidida i cantada —ben a prop ja de la publicitat que frega la propaganda (la consigna, I'es-
logan): «Al damunt dels nostres cants / aixequem una Senyera...»— i el silenci de realment no dir (no
escriure) res o, encara meés complicat, el rondar entremig entre una cosa i I'altra, a base de xiuxiueigs i
embadaliments contemplatius que s’han qualificat de «mistics».

3 Jirgen HABERMAS, Strukturwandel der Offentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie der biirgerlichen Gesell-
schaft, Neuwied, Luchterhand, 1962.
4 Aixi, la molt tardana versié anglesa, del 1989, que dona una nova vida al llibre i que ha estat molt influent —i discutit—

fins avui mateix: J. HABERMAS, The Structural Transformation of the Public Sphere, trad. de Thomas Burger, Cambridge, MIT
Press, 1989. Hi ha qui ha considerat aquesta «esfera publica» com una mala lectura del terme traduit, com ara Michael WAR-
NER, Publics and Counterpublics, Nova York, Zone Books, 2002, p. 47, per a qui connota una obertura i una espacialitat absents
en el terme de Habermas. Perd em sembla que s’equivoca, segons les accepcions que acabo de recollir. Tot i aixi, no deixo
de tenir en compte aquest llibre de Warner en la infraestructura del meu assaig. La versio espanyola del classic de Habermas
té una historia propia, explicada pel seu traductor, Antoni Doménech, que tradueix el terme clau com a «publicitat» al llarg del
llibre i «vida publica» en el seu subtitol; vg. J. HABERMAS, Historia y critica de la opinién publica: la transformacion estructural
de la vida publica, Barcelona, Gustavo Gili, 1981. Cal remarcar que die Offentlichkeit, traduit naturalment (perd arrossegant les
ambiguitats que acabo d'assenyalar) per «la publicitat», és el mateix terme clau per designar alld que pertorba I'autenticitat de
I'existéncia, segons el primer llibre de Martin Heidegger, Ser i Temps, aparegut trenta-cinc anys abans que el de Habermas.

5 Segons Ardolino, en la presentacié del primer volum d’aquest monografic sobre la posicié de I'escriptor davant «la
fenomenologia del poder»; vg. Francesco ARDOLINO, "Jo no I'he vist mai, el Parlament, pero sé que no és el meu lloc", Haidé.
Estudis maragallians, naim. 5, 2016, p. 5.

Dossier 13



Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

Es tracta no només del dret i el deure, sind també de 'opcid i I'exercici del poder de parlar o el de ca-
llar, d’intervenir o d’abstenir-se’n. El deure, entortolligat amb el dret, pren la forma d’'una retirada de la
cosa, de la mirada publica, de la politica, del poder en si mateix, si és que es pot parlar d’aixo, i aixi.
Tanmateix, després d’haver-se’n retirat, fins i tot quan es decideix a tornar a escriure i publicar —les dues
vegades en que torna al Diario de Barcelona, per exemple— sembla que segueix en retirada. | vers on
es retira, i des d’on torna? Cal pensar que en el reclos de la privacitat, també de la intimitat: dues coses
diferents, privat i intim, que no es distingeixen tan facilment. El fet que es tracti d’'un poeta i alhora intel-
lectual embolica i, si es vol, fa més interessant aquesta actitud, sobretot si es té en compte que el tall
public/intim-privat no es correspon especialment, o només de vegades, amb el tall poeta/intel-lectual (o
publicista, un altre element a precisar).

Es pot parlar d’'anades i tornades, de la cosa publica —I'esfera, 'escena...—, de la publicitat, de I'ambit
del poder, a la privacitat, amb I'assoliment d’'una intimitat ben resguardada? S’hi entra, se’n surt, s’és
ara dintre, ara fora, d’aquesta esfera, d’aquest espai? Es el lloc on opera el poder? L'tnic? Es pot trobar
un resguard, en tota una altra esfera, privada, en un espai intim, on ell, allo —el poder— no operi ni s’hi
ensenyoreixi? | la intimitat resguardada del poder, amb la insondable ambiguitat del doble genitiu, no
sera la intimitat del poder mateix? Tot plegat, Maragall no ho diu, perd li passa, ho experimenta. | perqué
ho pateix —ho acusa—, ho escriu. | aixi pot ser llegit.

2. Corpus textual

En una colla de textos, Maragall incideix d’'una manera molt insistent, gairebé obsessiva, en la preocu-
pacié per la questié de la paraula publica o, més exactament, per la condicié publica de la paraula. No
pertanyen a una época, a cap «etapa» concreta amb qué de vegades s’esquematitza la seva obra ni a
allo que jo prefereixo dir-ne «campanyes» —les séries d’articles on manté unes actituds i unes posicions
determinades durant un temps—, perque les travessa totes. Poden conformar un altre corpus textual,
com el que he assenyalat fa un moment sobre l'interés pel dret i la justicia. En destaco els seguents:
«Verso y prosa», Diario de Barcelona, 21 de novembre de1901; 'esmentat «El derecho de hablar,
Diario de Barcelona, 30 de gener de 1902; «El libro ideal», Diario de Barcelona, 8 de gener de 1903;
«Escritor», La Lectura, maig de 1904; el proleg al seu llibre Articulos, publicat el 1904; «Examen de con-
ciencia», Diario de Barcelona, 8 d’agost de 1905; «Evocacion», El Imparcial, 21 de gener de 1907; «La
estatuar, El Imparcial, 25 de marg de 1907; «La gloria y la fama», La Lectura, de desembre del 1908;
«Polichinela», Diario de Barcelona, 3 d’agost de 1911; «El rapto de la Gioconda», Diario de Barcelona,
31 de juliol de 1911; «Pelicula espiritual», Diario de Barcelona, 12 d’octubre de 1911; «Réplica», Diario
de Barcelona, 19 d’octubre de 1911, i «Otro rapto», Diario de Barcelona, 26 d’octubre de 1911.

A aquests textos, la majoria publicats a la premsa (i on seria millor plantejar la questié que en un diari?),
se n’hi podrien afegir alguns altres. L'«Elogi de la paraula», sens dubte, ja que la teoria —o la «pensay,
si és que no el rampell, i el que en sigui la practica— de la paraula viva n’és el nucli. | els altres Elogis,
com el del teatre —en realitat, tan poc elogids, precisament per la seva intrinseca condicié i pels seus
efectes publics. El primer editor d’'unes Obres completes de Maragall ja va saber remarcar, bé que amb

14



Haidé, num. 6, 2017, p.11-33

G~
N =

—

els seus termes, que els Elogis en general, i sobretot el primer, son essencials per entendre una cosa
que anomena «sociologia» de 'autor (al costat, deia, de la seva estética i de la seva ética), a més de
donar «la clau de tota la seva personalitat de publicista».® Aixd no ho deixo dit de passada, siné que és
un senyal d’'un nucli de la lectura que proposo, a partir d’aquest petit corpus textual que dic.”

3. Escriptor public

En aquests textos, que destaco com un corpus especific, Maragall no identifica qui té el dret o el deure
de parlar o de callar en public amb els termes que podrien semblar més adients, llegits retrospectiva-
ment, com serien «publicista» o «intel-lectual». Tot i no deixar d’emprar-los en altres ocasions, sembla
com si aqui els evités. Més aviat se serveix de circumloquis del tipus «uno que escribe por profesion»;?
o de generalitats com ara «una numerosa familia de escritores y oradores»;® o, incloent-s’hi, «los que
hacemos oficio de escribir para el publico»;'° o, en fi, d'una manera decididament més directa, I'ano-
mena «escritor publico», que és la denominacié més propera a publicista.! Altres vegades I'assenyala
negativament, a partir de les figures d’aquells amb qui no s’ha de confondre: I’home de ciéncia, I'advo-
cat o el gasetiller; el filosof, el politic, el poeta o «I'apostol».'

Queden establertes, aixi, dues menes d’escriptors. D’'una banda, els que escriuen perqué tenen coses
a dir, a partir de la practica d’un ofici determinat. Aquests els esmenta expressament, en dues tonga-
des: del cientific al periodista, del fildsof al sacerdot. De I'altra, els que escriuen amb la finalitat mateixa
de publicar i que s6n objecte d’una reiterada atencié d’aquests textos en els quals em centro (i de la
majoria, en soén el motiu principal).

No cal dir que el qualificatiu d'«escriptor public» és més aviat imprecis, ja que d’entrada costa pensar
que un escriptor no sigui public per definicid, independentment de la grandaria del public al que pugui
aspirar o que acabi per tenir. Pero s’entén qué vol dir: al-ludeix a qui escriu en funcio del public, pendent
d’ell. Ho precisa: es tracta de qui n’ha fet la professio. |, posats a fer precisions, en un moment donat
els atorga la categoria de falsos («falsos escritores, oradores, poetas, dramaturgos y periodistas» ).

6 Entrada relativa a I'«Elogi de la paraula», dins I'index analitic de I'editor de J. MARAGALL, Obres completes, Escrits
en prosa, vol. Il, Barcelona, Gustau Gili, 1912, p. 296.
7 Jordi Maragall ja crida I'atencid sobre alguns d’aquests textos, editant-los en un llibre que duia el titol d’'un d’ells —La

gloria y la fama—, i amb un subtitol que generalitzava molt més el sentit del petit corpus textual que proposo aqui: Reflexiones
de Joan Maragall sobre el escritor. La idea era interessant, perd quedava desdibuixada en intercalar-hi una colla de poesies i
altres textos sobre altres questions. En canvi, el fill petit del poeta aporta un proleg molt substancios sobre I'altre extrem del que
aqui m'’interessa: la intimitat del seu pare (es titula «Maragall en casay, i apunta a aquesta intimitat aparentment resguardada del
poder que pretenc encarar amb aquest assaig); vg. Jordi MARAGALL (ed.), La gloria y la fama. Reflexiones de Joan Maragall
sobre el escritor, Esplugues de Llobregat, Cruz del Sur, 1965.

8 J. MARAGALL, «Escritor», dins OC, Il, p. 217.

9 ID., «El derecho de hablar», dins OC, Il, p. 177.
10 ID., «kExamen de conciencia», dins OC, Il, p. 224.
1 Ibid, p. 225.

12 J. MARAGALL, «Escritor», dins OC, Il, p. 218.

13 ID., «El derecho de hablar», dins OC, Il, p. 177.

Dossier 15



Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

Segons aixo, la relacio entre aquest escriptor public i el public lector és doblement nociva: el primer
pretén intervenir en 'opinid de l'altrej, pero al preu d’intentar-li agradar, de manera que és el public, en
la seva condicié de multitud conglomerada, qui acaba per dur I'escriptor cap on vol, en la mesura que es
pugui parlar aqui d’'una voluntat. Ni el poeta, que és qui practica la forma més pura d’escriptura, ja que
és I'tinic que pot parlar sol (escriure, doncs) sense tornar-se boig, és realment lliure de la influéncia de
la multitud lectora: «Cuando ves que los ojos de la multitud se vuelven por primera vez hacia ti, tiembla,
poeta».' Perque és sota aquesta mirada que el poeta perd el propi cami, que només pot ser «interior»,
guiat pel fals poder que li déna la multiplicitat de lectors. El poeta i qui escriu en general.

D’aqui I'admirar-se del «rapte» d’una pianista, que Maragall —segons diu— va poder escoltar mentre
actuava sense public, com sorprenent-la, en un recital privat —en un xocant paral-lelisme amb qui ha
robat La Gioconda del Louvre per contemplar-la tot sol, sense la destorbadora companyia d’'una munié
de turistes. Val la pena entretenir-se un moment en aquest text tarda, on incideix d’'una manera espe-
cial, gairebé forgcada, en la relacié de I'artista amb el public. Maragall nota que la pianista no toca de la
mateixa manera en una sala de concerts que quan ho fa davant d’'unes poques persones. El public té
la capacitat de descarregar I'«electricidad de la emocidn artistica acumulada en su monstruosa alma
colectivay, si, pero al preu de perdre el millor que té ella com a artista, ja que I'esfor¢ per dominar al
public (donar-li el que ell vol) comporta perdre-s’hi per sempre, «porque el publico es una cosa impura
e impurificadoray. L’electricitat emotiva és cosa del public, no de I'artista ni del seu art. De manera que
I'alternativa és tocar per a uns pocs, que es veu que no conformen un public, o, millor, tocar tota sola,
per assolir un art absolutament pur i desinteressat. Per dir-ho en termes anacronics, es podria preguntar
si Maragall no invita la pianista innominada a fer com Glenn Gould, a abandonar per sempre I'actuacio
publica, per dedicar-se només a I'enregistrament fonografic (la contrafigura d’'un Sergiu Celibidache).
Perd res més lluny de la seva manera d’entendre-ho, ja que aquest cami contradiria 'esséncia més
intima de la concepcié viva maragalliana: els discos serien com els articles a la premsa o els llibres de
I'escriptor. |, de fet, ell s’ha pronunciat expressament contra tota forma de reproduccié técnica de I'art
(«todas esas mecanicas seudo artisticas») que, a més del gramofon, inclou explicitament el manubri,
el cinematograf i fins i tot les targetes postals.'®

4. Publicista, intel-lectual

Ja he emprat aquests dos termes, publicista i intel-lectual, en parlar dels meus textos de referéncia que
tracten d’aquestes figures, i que semblarien més escaients per al-ludir a I'«escriptor publicy». «Publicis-

14 ID., «La gloria y la famay, dins OC, Il, p. 241. En aquests textos que tinc aqui en compte es produeix un curids efecte.
Sembla com si Maragall bescantés, o senzillament oblidés, la seva condicio de poeta, com si els articles al diari I'esborressin com
a tal quan se centra en aquesta altra dedicacio. En realitat, durant la primera época al Diari de Barcelona, exercia la professio de
periodista (a la redaccio) sense deixar de ser poeta i ocasional traductor, de manera que es podria haver estalviat I'autoqualificatiu
de professional de I'escriptura en el sentit tan negatiu de publicista.

15 ID., «Otro rapto», dins OC, I, p. 322 i 323. No deixa de ser curios constatar que aquesta «electritzacio», considerada
en termes tan negatius, sigui un tret que Miquel dels Sants Oliver destaqués del Maragall publicista: «subyugd a su publico,
electrizandolo a veces, con una forma insolita, no usada, no razonada, a menudo incoherente y propia mas bien de la lirica que
del arte subalterno de convencer y agradar a los suscritores [sic] de una publicaciony; vg. Miquel dels SANTS OLIVER, proleg a
J. MARAGALL, Obras completas, Articulos, vol. |, Barcelona, Gustavo Gili, 1912, p. XVII.

16 J. MARAGALL, «Pelicula espiritual», dins OC, Il, p. 251.

16



Haidé, num. 6, 2017, p.11-33

G~
N =

—

ta» ha acabat per sonar a una cosa molt remota (i, a més, limitada avui a I'ofici de publicitari), mentre
que el terme «intel-lectual» perdura, perd d’'una manera problematica, cada dia més reservat a la critica
pel seu silenci (i, cal dir-ho, no en el sentit del deure de callar que li assigna Maragall), o al plany pel
gue sembla la seva definitiva desaparicid, com si fos una cosa d’una altra época.

Ara bé, Maragall és les dues coses, si €s que es tracta de dues coses diferents. Quan es diu que és
un dels primers intel-lectuals catalans, si és que no el primer —en el temps i en la importancia—, segons
I'aqui hiperbolic Quintana Trias,!” s’afirma una cosa tan aparentment obvia com digna de ser reexami-
nada. Almenys tant com la perspectiva francocéntrica, quan atorga a Zola la condicié de primer intel-
lectual —francés o, pitjor, tout court. Aquesta és una questié llargament debatuda que, de fet, no se sosté
ni per aplicar-la a 'ambit francés, ja que si Zola és el primer intel-lectual, qué va ser Victor Hugo? | si
Maragall va ser el primer intel-lectual catala, qué va ser Balmes?

Potser es pot comencar per temptejar el terreny especulant que a lintel-lectual, abans d’apareixer el
terme, se’'n deia publicista. | el d’encara abans, atés que molts han coincidit a dir que hi hagué I'ante-
cedent del philosophe.'® Es pot prendre com tot un senyal la primera datacié que déna el Coromines
per la veu «publicista»: el 1840, no per casualitat 'any en qué Balmes comenca la seva intensa i breu
carrera, cal dir-ho, d’intel-lectual-publicista. L'any 1862, un publicista del moment, Henri Baudrillart, va
recollir una colla de textos que havia anat publicant a diferents revistes i els aplega en el llibre Publicis-
tes moderns, entre els quals considerava els seus contemporanis Tocqueville, Proudhon, Louis Blanc
o John Stuart Mill."® N’hi podria haver afegit molts altres, com Marx, Bakunin o, per qué no?, Balmes, o
Donoso Cortés, tots ells caracteritzats per les revolucions europees del 1848, viscudes des de diferents
bandes de les barricades i amb les armes intel-lectuals —publicistes— de I'época, que es caracteritzaven
per una gran expansio técnica dels mitjans de comunicacié més avancats: diaris, revistes, opuscles,
fulls volants... amb unes tirades desconegudes abans. | tots ells marcats per una forta passio d’inter-
vencio i d’agitacio.?°

Dit a I'inrevés, els intel-lectuals van ser els publicistes del segle XX. De fet, Maragall -com Unamuno o,
en la generacié posterior, Ors i Ortega y Gasset— es considera a si mateix com un publicista,?' tot i que
tampoc no rebutja el terme intel-lectual, que comencga a emprar-se amb el canvi de segle. El curids és

17 Vg. L. QUINTANATRIAS, op. cit, p. 29, i tot I'epigraf «Maragall com a intel-lectual», p. 29-31. Moreta destria els perfils
de periodista, publicista (entés com a articulista) i intel-lectual, per concloure que el que convé a Maragall és el d’«intel-lectual
moderny; vg. |. MORETA, «Joan Maragall, articulista i intel-lectual», dins La projeccié social de I'escriptor en la literatura catalana
contemporania, ed. de Ramon Panyella, Lleida, Punctum, 2007, p. 283-292.

18 Per indicar un estudi molt recent que ho indica aixi, em remeto a I'estudi de Victor CASES MARTINEZ, Opinién publica
y opinion popular en la Francia del siglo XVIll. El «philosophe» o el nacimiento del intelectual, Madrid, Centro de Estudios Politi-
cos y constitucionales, 2017.

19 Henri BAUDRILLART, Publicistes modernes, Paris, Didier et Cie., 1862.

20 He proposat una manera d’entendre la funcio del publicista-intel-lectual, en el context de Balmes, en la ponéncia
«L’experiéncia de la revolucio», en el simposi Balmes: quin llegat, avui?, organitzat per la Catedra Ferrater Mora i celebrat a Vic
els dies 23 i 24 de novembre de 2016 (actes en premsa).

21 En justificar el seu segon retorn al Diario de Barcelona, repeteix la mateixa expressioé en considerar el diari com la
«casa pairal del meu publicisme» a dos diferents amics, en sengles cartes del mateix dia, el 20 de juny de 1911, a Lluis Lluis, dins
OC |, p. 915, i a Enric Fuentes, dins OC |, p. 992.

Dossier 17



Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

que aquest segon terme llavors naixent té per a ell tan aviat un sentit netament positiu com negatiu. Molt
positiu, per exemple, quan es refereix als «cuatro locos» —«unos cuantos intelectuales»— que fundaren
el catalanisme, i entre els quals comptava bisbes, doctors, enginyers i grans industrials.?? Maximament
negatiu per qualificar-los, «estos intelectuales», tal com els savis i sacerdots, escribes i fariseus que no
van saber atendre la paraula de JesUs de Natzaret, provocant la seva «terrible colera» contra ells.?® |
encara reservava un sentit més neutre en considerar l'intel-lectual com una classe social en si mateixa,
entre els burgesos i els treballadors —cosa que no deixa de tenir les seves aplicacions posteriors.?*

En un moment donat, Maragall va proposar una manera d’entendre diferents tipus d’homes publics: els
que viuen completament solitaris, d’alt d’'una muntanya o en un gabinet d’estudi que pot ser un labora-
tori; els que, tot i viure enmig de la gent, en prenen una distancia per actuar d’'una manera més o menys
directa en ells; els que es lliuren als afectes familiars i amistosos, comparteixen afinitats i interessos,
perd encara només fins a un cert punt; i, per fi, els que son completament externs, de manera que es-
devenen essencialment socials. | posa un exemple per a cada cas: Pasteur, Bismarck, Taine i el doctor
Robert. Els exemples poden resultar més o menys discutibles, perd I'esquematitzacié em sembla prou
clara.?®

5. El llibre

En la relacio escriptor/public (que constitueix la figura de I'«escriptor publicy), en el decurs de les cabo-
ries de Maragall, hi ha un punt de radicalitzacié que alhora ho és de suavitzacié. Es una deriva curiosa,
que sorgeix quan es planteja el sentit no ja de publicar articles a la premsa, siné d’escriure llibres. S’ho
fa anar d’'una manera que equival a una forma de modular el deure de callar de I'escriptor, expressat
aixi de contundent: «jCuesta tan poco no escribir un libro!».?

Abans d’anar al text i el context que conté aquesta exclamacio (entre el retret i I'estirabot), resulta opor-
tu llegir el proleg del llibre Articulos, publicat el 1904, que recull una selecci6 dels articles publicats en la
seva primera etapa del Diario de Barcelona (entre ells, «El derecho de hablar»). Cal tenir present que
aquest és I'unic volum en prosa publicat en vida per Maragall, i que en realitat sorgeix d’una iniciativa
d’una colla d’amics, gairebé a la manera d’'un desgreuge per la manera com ha sortit del diari. Un segon
volum, publicat postumament, també parteix d’'una iniciativa aliena (en aquest cas, d’Eugeni d’Ors), i
novament per recollir textos en la seva majoria ja publicats (els Elogios, que Ors preferia titulats Teori-

22 J. MARAGALL, «EI sentimiento catalanista», La Lectura, gener de 1902, dins OC I, p. 629.

23 ID., «Martes santo», Diario de Barcelona, 10 d’abril de 1906, dins OC II, p. 731. Aquesta mena d’anacronisme és molt
estesa. Per exemple, Edward Said afirma sense manies que els primers intel-lectuals van ser Socrates i Jesucrist. Per la seva
banda, Balmes considerava publicistes no només els seus coetanis —als seus iguals en materia expressiva i d’intervencio politico-
literaria, per exemple Chateaubriand o Guizot—, sind també autors de qualsevol época, com ara Aristotil.

24 Dit aixd d’'una manera molt explicita («en abstraccién de clase»), pero intentant negar que entre les classes socials es
pugui donar un antagonisme social tacit, «el burgués, el intelectual, el obrero»; vg. J. MARAGALL, «De hombre a hombrey, Diario
de Barcelona, 10 octubre 1905, dins OC I, p. 704.

25 ID., «En Robert, home social», dins OC I, p. 879-882.

26 ID., «El libro ideal», dins OC Il, p. 207.

18



Haidé, num. 6, 2017, p.11-33

as). La resisténcia al llibre no és un fet insignificant —el primer de poesia, també va ser el resultat d’'una
iniciativa d’amics—, perd cal dir que no descreu tant en I'objecte en si mateix com en el fet d’escriure’ls.
Es podria dir que veu en el llibre la materialitzacié de la seva reticencia envers 'escriptura i la publica-
ci6.?” Aixi, no és rar que accepti —sens dubte, inconscientment— el capgirament del salm que cita a «El
derecho de hablar»: li costa fer dependre el creure del parlar, segons la ldgica del dret de parlar i —molt
millor— del deure de callar. | aixd malgrat la celebracié que en fa a I'«Elogi de la paraula» en apropiar-se
de I'incipit del quart evangeli. O ja és aix0, si es té en compte que la paraula fecundadora de tot plegat,
la paraula primer motor —diguem-ho aixi—, només pot infondre un «sant temor» en I'ésser parlant —la
criatura xerrameca—, de manera que aquest ha de viure tan inevitablement encantat, tan enlluernat, que
rarament pot evitar la irresistible pulsioé cap al silenci.

| potser per no fer un lleig al grapat d’amics que li han ofert I'edicié del llibre com a homenatge, en I'es-
mentat proleg déna la versid més suau de les seves reticéncies envers I'escriptura publica, tan suau
que d’entrada fins i tot no sembla que en sigui realment reticent. Arriba a dir que I'escriptor i el lector
se cerquen en un acte que és amoros i vital. Els lectors estimen I'escriptor («sin conocerme, vinieron a
amarme por la simple lectura de mis escritos»), i aquest estima els lectors (els quals «yo, sin conocerlos
tampoco, ya amaba escribiendo»).?® Especula tot seguit amb aquesta misteriosa relacio entre escriptor i
lectors, fins al punt de donar a entendre una «cooperacién en la inspiraciéon». En un text posterior —pero
del mateix corpus—, aquesta inspiracié es veu substituida per un esforg d'imaginacié que ha de fer I'es-
criptor del seu public lector.?® Es clar que la malfianca —malgrat que tan suavitzada— acaba per aparéixer
en el proleg, perd abans d’arribar-hi val la pena detenir-se en aquesta entesa amorosa entre escriptor
i lectors, que duu a reconeéixer una espiritualitat i una vitalitat del public («espiritu publico», «materia
viva») que en la resta de la seva produccié semblava completament negada. Cito el text extensament,
perqué aquests registres inédits en altres llocs es veuen acompanyats de petites reticéncies que si
coincideixen amb les dels altres casos:

A su prestigio [el del Diario de Barcelona] debo el hondo deleite de sentir difundido el propio pensar en el es-
piritu publico, y los halagos del renombre en esa edad [30 anys] en que nos son tan gratos cuanto dificiles de

lograr por el solo esfuerzo personal. Esos articulos haran siempre presente en mi aquella deliciosa fiebre en

27 Moreta ho ha remarcat: «Ni un sol llibre [...] realment premeditat, escrit de manera seguida en la soledat de I'estudi
i ofert al mon al final del procés de redaccié»; vg. |. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit., p. 27. Tot seguit ho connecta
amb la fragmentarietat i la falta de sistematicitat de Maragall. També Quintana Trias ataca la qliestié en un epigraf del seu llibre,
«Fragmentarietat»; vg. L. QUINTANA TRIAS, La veu misteriosa, op. cit., p. 341-348. No n’estic gens segur: una cosa és no haver
escrit cap llibre (en aquest sentit unitari i compacte) i tota una altra ser sistematicament fragmentari, que ja és una contradiccio en
els termes (perd molt fructifera quan s’ha donat el cas). A Maragall hi ha interrupcions i discontinuitats, sens dubte, perd més aviat
son expressives, i sempre dins d’'una forta voluntat de connexié —de connectivitat de cada cosa en un tot, sovint el fot, amb un
sentit de la unitat que és exactament el contrari de la fragmentarietat entesa en un sentit fort. Amb la qual cosa, «El comte Arnau»
es va constituint com a poema llarg sense obeir a un pla preestablert, perd acaba per imposar-se com una obra unitaria (i aixi
ha estat editat algun cop). Pel que fa als articles, insistiré en el que he anat repetit al llarg del text sobre els petits nuclis i serialit-
zacions que componen els diferents corpus textuals respecte d'unes determinades preocupacions sistematiques (o en constant
procés obert de sistematitzacio): el de I'«escriptor publicy, la reflexié sobre la llei i les lleis, a més de les diferents «campanyesy,
és a dir, la reaccionaria dels primers deu anys al Diario, la contemplativa a La Lectura (1908) o la profeticovisionaria dels ultims
mesos de la seva vida.

28 J. MARAGALL, «Prologo a Articulos», dins OC II, p. 220.

29 ID., «Evocaciony, dins OC Il, p. 235.

Dossier 19



Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

que fueron escritos, aquella palpitacion de la actualidad, aquel saber que uno trabaja en materia viva, que la
comunicacion con el publico es directa y vibrante, que el éxito sera reconocido a las pocas horas en la actitud y
el semblante de las gentes que encontraremos por la calle: aquella hermosa embriaguez, en fin, del periodista,

tan semejante a la del orador.®

Llegides amb calma es pot constatar que aquestes paraules aparentment benignes van acompanya-
des d’'ombres: només cal subratllar com queda dit que els afalagaments que sent el jove escriptor —i
la satisfaccio pel renom que li donaren els articles en ser publicats— no es deuen al seu esforg, sin6 al
prestigi del diari, i que I'escriptura dels articles havia estat feta talment en un estat de febre i en plena
embriaguesa. La carrega obertament negativa apareix tot seguit, en el fet de tractar-se ara d’un llibre
(«un libro siempre resulta una cosa fria, muerta»), de manera que encara ressalta més dolorosament
la fugacitat dels articles de diari.*

Aquest volum de recopilacié d’articles del 1904 n’inclou un amb un titol prometedor que no defrauda
les expectatives que pot despertar com a mer enunciat: «El libro ideal». Conté I'exclamacié que ja he
citat: «jCuesta tan poco no escribir un libro!». Pero la reflexio €s molt més profunda que el mer descrédit
de la unitat llibre, tot i que aborda la idea de la seva mancancga intrinseca malgrat la promesa il-lusoria
que ofereix tot llibre (abans de ser llegit). Perqué pel fet de contenir paraula escrita ja arrossega molta
carcassa esmorteida, si és que no morta. | es recrea en el que deurien ser la «veu vivay, I'accio i els
gestos discursius d’'un sant Pau, tan poc comparables amb el que malgrat tot no deixa d’arribar-nos a
través de les seves epistoles. Aixd es pot percebre d’un text de sant Pau, sentit com un exemple maxim
d’una escriptura malgrat tot vivent, pero que es pot esperar d’un llibre qualsevol? Paraula morta gairebé
assegurada. Riba, quan es refereix al salm sobre el parlar i el creure, que ressona en «El derecho de
hablar» —salm que, per la seva banda, també és al-ludit per sant Pau—, es pregunta qué no sentira Ma-
ragall quan llegeix I'afirmacié de Mefistofil a Faust: «La paraula mor en passar per la plomay.32

Ara bé, un llibre no deixa de despertar una expectativa, conté una promesa, queda dit. Jugant amb lec-
tures impossibles (perqué sembla que no les va fer, com és el cas de Mallarmé, o perqué la cronologia
no I’hagués permes, cas de Blanchot: Le livre a venir), diria que Maragall no deixa d’especular amb el

30 ID., «Prologo a Articulos», op. cit., p. 220. M’entretinc només un moment en aquesta «palpitacion de la actualidad»,
no per veure-hi un antecedent orsia, sin6 per no deixar d’apuntar cap a un altre text que ressona d’una manera curiosa —i con-
tradictoria— tant amb Ors com amb els altres textos maragallians als que m’he vingut referint fins ara. En una carta de 1907, Ors
pregunta a Maragall per la seva experiencia d’aquesta relacio entre el publicista (I'escriptor a la premsa diaria) i el lector (el public,
si bé Ors prefereix dir-ne el «poble de Barcelonay), entre el brogit de la ciutat i el brogit de I'interior de I'escriptor: «Creieu que
sou vOs el qui, en 1893, vau baixar a la Ciutat, o bé la Ciutat la que, més a la vora de 1903 que de 1893, va pujar a vos?»; vg.
Eugeni d’'ORS, carta a Maragall datada a Paris, 6 de juny de 1907, recollida dins Vicente CACHO VIU, Visién de Eugenio D’Ors
(1902-1930), seguida de un epistolario inédito, Barcelona, Quaderns Crema, 1997, p. 178.

31 ID., «Prélogo a Articulos», op. cit., p. 221. La frase que acabo de citar —«un libro siempre resulta una cosa fria, muer-
ta»—, per si no era prou contundent i pogués haver passat desapercebuda al lector, és repetida d’'una manera gairebé literal en el
paragraf segient: «un libro es siempre una cosa muerta».

32 Carles RIBA, «He cregut i és per aixd que he parlat» [1959], Obres completes, dins ID., vol. lll, Barcelona, Eds. 62,
1986, p. 417.

20



Haidé, num. 6, 2017, p.11-33

libre que ve sense acabar d’arribar. | resulta que gairebé ho diu: «Y pienso en el libro que ha de venir,
el que todavia no me estorba, el que puedo imaginar a mi gusto, el libro ideal».** Malgrat tot.

6. A la recerca d’un public

Queda I'excepcio que justifica I'existéncia del publicista: quan no escriu d’esma, o per tenir una seccio
fixa, per haver-ne fet una professio, siné només quan té alguna cosa per dir. Llavors es tracta de buscar
el lector, ja que no pot comptar préviament amb un public: I'ha de crear, i d’entrada només ho pot fer a
base d'imaginar-se’l. El lector és aixi invocat —Maragall escriu «evocaty, a I'article que ja duu el terme
com a titol: «Evocacion». L'escriptor no el coneix, perd s’adrega a un lector concret, un lector d’'ara i
aqui, en una situacié donada i sobre una questié concreta, amb la urgéncia d’una cosa que ha de ser
dita. Aixd no facilita la creacioé d’un lideratge intel-lectual, la conformacié d’'una patum, ja que I'Unica
sinceritat que pot oferir I'escriptor public aixi concebut és la de sentir i fer sentir alldo que escriu en el
moment precis d’escriure-ho —en el moment en qué la paraula brolla—, lluny del fred calcul de dir coses
mogudes per interessos espuris. Només d’aquesta manera el public pot ser realment invocat:

iOh! jMi publico, mi publico! ;Dénde estas, mi publico, que no te veo ante mi, y estoy hablando solo en las
tinieblas, como un poeta o como un loco? ;Quién me dara la comunicacion viva para que mis palabras tomen

aqui algun sentido?34

Invocar la gent lectora d’'una manera que vol ser personal és una practica que no sorpren qui ja és, efec-
tivament, lector de Maragall (perd llavors, contravenint-lo, diriem que ja és el seu public). En aixo, trac-
tant-lo de tu a tu, arriba tan lluny que acaba per adrecar-se fins i tot als morts, en els escrits al-lucinats
dels ultims dies. En aquest text que dic ara, «Evocacién», s’adrega al public anomenant-lo, tutejant-lo,
com si el veiés —«tu, publicy—, com si el public compacte el llegis a 'unison. Pero sense perdre de vista
el fons de la qiestié: tu, public, ets un individu huma com qui t'escriu, i només pots arribar a vibrar amb
la paraula de qui et parla quan aquesta parla és efectivament viva, encara que aixd només pugui passar
d’una manera excepcional.®®

| si no és aixi, quan no ho és, cal callar. El fet de no escriure perqué si —a termini fix, a preu fet, per
costum, per vanitat—, i senzillament abstenir-se’n, té una relacioé directa amb la sacralitat de la paraula,
tan present en el primer elogi, on gairebé identifica paraula amb silenci: «<Amb quin sant temor, doncs,
no hauriem de parlar!».% Al publicista, I'intel-lectual, quan practica aquesta activitat per la mera «aber-

33 J. MARAGALL, «Ellibro ideal», dins OC II, p. 207. Es clar que Maragall, que comenta tants llibres, no deixa de reconéi-
xer-ne un de viu quan té I'ocasio de trobar-se’l: «Este libro de Cossio es un libro vivo. Se conoce que su autor ha estado mucho
en él». | segueix amb aquest comentari tan proper a un poema huma de César Vallejo: «Un libro en el que se ha estado tanto, es
como la casa en que hemos vivido mucho tiempo»; vg. ID., «El Greco de Cossio», dins OC I, p. 238.

34 ID., «Evocaciony, dins OC, Il, p. 236.

35 ID., «Verso y prosa», dins OC, Il, p. 163: «][...] ni tu, publico, también de carne y hueso, eres capaz de vibrar con él [el
poeta] mas que por algunos instantes solemnes de tu alma».

36 ID., «Elogi de la paraula», dins OC I, p. 663.

Dossier 21



Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

racio» d’haver-ne fet un costum o, pitjor, un ofici en si mateix, només se li pot recomanar l'alternativa
de dedicar-se a qualsevol altra cosa, a picar pedra, diu, i si ni aixd sap fer, li aconsella que demani
almoina.*” En tot cas, que calli. Es el nucli practic de I'article «El derecho de hablar»: si dubto, callo; si
em desespero, callo; si no tinc res a dir que no hagi estat dit, callo... Tot segons la guia del salmista,
«He creido, y por esto he hablado», que ofereix trastocada (la lectura correctora de Carles Riba queda
lluny, pero queda).

En els escrits de la «darrera campanyay, la dels ultims mesos del 1911, encara ho embolica una mica
més i creu que qui ha de callar és ell mateix, quan la xerrameca «socialista» (en 'ampli i contradictori
sentit que té per a ell aquest terme) viu el seu moment: «publicamente, yo no puedo predicar mas que
mi ideal; si predicara por el fomento de lo que yo creo padrén de nuestra debilidad, la voz se me rom-
peria, y os prestaria un flaco servicio».® | si no, el millor que em podeu demanar és que em mantingui
en silenci. Ho diu dues vegades: és millor que calli, deixeu-me que calli.*®

7. El public, el poble

| a I'altra banda del publicista, el seu destinatari, el public, perd que també és qui I'impulsa i el sosté,
segons el cercle vicids assenyalat, del qual és tan conscient.

Es tracta aqui d’abordar la questiéo del magma de I'aglomeracié humana, que per a ell no és només
una cosa relativa a la psicologia social, ni que concerneix només l'opinié publica (dins de la teoria de
la comunicacié que sigui), sind que també es tracta d’'una questié ontoldgica. La psicologia social és
una andromina especulativa del moment, una parenta més aviat poc eixorivida de la sociologia, llavors
en expansio, que sens dubte té relacié amb lectures variades (Le Bon, Tarde, etc.), i que serveix per
a la interpretacioé neguitosa de les influéncies —que diu: Maragall parla de tot aixd perqué es fa resso
dels problemes intel-lectuals del moment. D’acord. La referéncia a I'opinié publica permet obrir la pers-
pectiva amb una mirada més amplia: és un invent dels il-lustrats que no ha deixat de créixer, i amb la
constant expansio dels mitjans de comunicacié ja és un «monstruo de mil cabezas» (mereix una aten-
ci6 les vegades que identifica public amb monstre o monstruds, com ja m’ha sortit al pas més amunt).*°
També d’acord.

Perd pel damunt de tot, es miri com és miri, Maragall sempre vol tocar matéria humana, d’aqui el seu
constant horror per les abstraccions. | la bellugadissa humana es deixa tocar, sens dubte, si bé és tan

37 ID., «Escritor», dins OC, Il, p. 219: «Ve a machacar piedra, amigo escritor, si habilidad no tienes para otro trabajo en
que ganes tu vida; y si ni aun aquella habilidad tienes, mendiga».

38 ID., «Réplica», dins OC, II, p. 762.

39 Ibid.: «El mejor [servei] que podéis pedirme es que calle sobre ello [...] No puedo amar vuestra obra, ni puedo suplirla:

dejad, pues que calle sobre ella, y que aplique la escasa fuerza de mi palabra a poner los jalones de la que otros mas fuertes han
de levantar. No veo otra obra para mi: dejadme en paz en ella».

40 La «monstruosa alma colectiva», que he citat, i el «<monstruo de mil cabezas» apareixen redundants en el primer pa-
ragraf de J. MARAGALL, «Otro rapto», dins OC, Il, p. 322.

22



Haidé, num. 6, 2017, p.11-33

G~
N =

—

escorredissa com el llenguatge que la intenta enxampar. Parlar-ne suposa esllavissar-se per I'is conti-
nuat de tota una varietat de termes: la gent (la gentada: «las gentes», «la muchedumbrey), la multitud,
la massa, la turba, el populatxo, el poble, el public. Ordenar aquests termes d’una manera gradual, amb
un extrem més baix, «inferior», d'una banda, i el poble noble i ben endrecgat de l'altra, suposa forgar
els textos vers un esquema estructurador que realment no es troba en els textos.*! Es veritat que déna
a la majoria d’aquests termes una connotacié pejorativa, perd en qualsevol moment el sentit es gira
envers una pretensié merament descriptiva i neutra. No hi ha manera d’ordenar-los, perqué designen
el desordre.

Public i poble tendeixen a ser intercanviables. Dins d’'un mateix article, «Verso y prosa», parla del «pu-
blico, que es tan malicioso como ingenuo, sonrie entre desdefioso y benigno»; o «el pueblo tiene razén
al sonreir desdefiosamente ante un libro de versos»; o «cuando el verso leido en estas condiciones te
haga todavia sonreir, publico ingenuo [...]».*? L'atencio pel public i la necessitat de destriar-ne sentits,
tot i que per acabar barrejant-los, ja és perfectament perceptible en els primers textos de Maragall.*® |
aixo persisteix en els de maduresa. L'Elogi «Del teatre» és un cas exemplar de I's boiros, de vegades
simplement acumulatiu, d’aquests termes. | aqui tots es precipiten particularment vers un sentit nega-
tiu: el poble havia estat definit com «un estat col-lectiu de I'esperit huma», segons cita de I'«Elogi del
poble», i ara cal precisar que «la multitud o gent congregada amb un objecte (public, turba, etc.) és un
estat de poble, i certament un estat inferior d'humanitat».** | llavors si que segueixen algunes de les
descripcions més despectives envers la cosa col-lectiva: baf de bestialitat, impuls de ramat... El teatre
desperta les pitjors percepcions de Maragall envers la cosa publica, i aqui gairebé ens sortiria un altre
especific corpus textual, amb el dubtds elogi corresponent com a nucli.

Il. Privacitat, intimitat
1. Escriure en retirada

L'expectativa de mantenir-se en silenci, ha quedat dit i reiterat, és un element constitutiu de la parla pu-
blica —de I'escriptura en els mitjans de comunicacié. Un deure, n’havia dit. Hi ha un moment per fer-ho:
«Hi ha temps de callar i temps de parlar».*® De seguida torno a aquestes paraules i el seu context. De
moment em quedo amb el seu to sentencios, el tremolo profétic.

El cas és que I'«escriptor publicy, el publicista, efectivament es retira: deixa d’escriure per al public. Es
sabut que aixd passa com a minim les dues vegades que abandona la seccio6 fixa en el Diario de Barce-
lona. Es I'inica manera que té de ser conseqiient amb la drastica critica que fa a la professionalitzacié

41 Ho fa Moreta, en el capitol «Turba, poble i individu»; vg. I. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit., p. 381-404.
M’he de remetre al meu plantejament a A. MORA, «Un cert concepte de poble», dins Joan Maragall. Paraula i pensament, ed. de
Josep Maria Terricabras, Girona, Documenta Universitaria, 2011, p. 165-186.

42 J. MARAGALL, «Verso y prosa», dins OC, Il, p. 162-163. Per aixd en Maragall no funciona la divisa despdtica il-
lustrada del public contra el poble.
43 Per exemple, en escriure sobre la famosa festa modernista a Sitges, havia descrit «el public» assistent, compost de tres
nivells: els modernistes propiament dits, els veins del poble i els estiuejants; vg. ID., «La “fiesta modernista”», dins OC, I, p. 81.
44 ID., «Del teatrey, dins OC I, p. 679.
45 Carta a Josep Rogent Pedrosa, 3 de maig de 1910, dins OC |, p. 1087.

23

Dossier



Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

d’aquesta activitat. Com a minim cal considerar aquest motiu al costat de les causes més puntuals i
tangibles que li fan deixar el Brusi —de tipus personal, professional, politic—, una consideracié que, per
cert, no s’acostuma a fer.

Una altra cosa, encara, és fins a quin punt aquestes dues vegades realment es desfa de la seva con-
dicié d’«escriptor public». Ell podria adduir que «no el deixeny, pero el cas és que si bé es resisteix a
acceptar alguna proposta en ferm d’iniciar una col-laboracié fixa en algun altre diari —a La Veu de Cata-
lunya, per exemple—, per una altra banda no deixa de tenir alguna col-laboracié fixa en els interregnes
de les campanyes al Brusi, com ara I'article mensual que manté al llarg de 1908 a La Lectura de Madrid,
i la no tan fixa a altres publicacions. Aix0 a part dels dos retorns al Diario de Barcelona, acompanyats de
tots els escarafalls de resisténcia que calgui, fets en privat, a les cartes adregades als amics.

Es clar que aquestes dues altres tandes de col-laboracions al Diario de Barcelona resulten prou dife-
rents de la primera. Hi ha molts motius, i un de no petit és que els prop de deu anys d’aquella primera
col-laboracié continuada, entre el 1893 i el 1903, han estat els de I'aprenentatge de I'ofici de publicista
—d’articulista, de columnista. Es en la maduresa d’aquest aprenentatge, en la mesura que s’inventa la
figura especifica d’intel-lectual que va esdevenint, quan comenca a reflexionar d’'una manera critica i en
public sobre aquesta condicié d’escriptor precisament public. | quan torna a escriure per al public, cada
vegada ho fa amb tons i tonalitats molt diferents.

2. Mascara, vels

El temps que triga a tornar a escriure a la premsa periodica, havent deixat per primer cop el Diario de
Barcelona, no es pot dir que sigui molt llarg. No arriba al mes: I'Gltim article al Diario és «San Jorge,
Patrén de Catalufiax, del 23 d’abril de 1903; el primer que publica després és «En Robert, home soci-
al», aparegut a La Veu de Catalunya, el 7 de maig de 1903. | molt aviat escriu alguns dels articles que
he inclos en el corpus critic amb la figura de I'«escriptor public». Per feble que sigui la contundéncia de
la retirada, cal reconéixer que, tot i no deixar de publicar a la premsa, també és cert que per una bona
temporada no hi escriu articles netament politics. Perd queda el dubte: atés que deixa de ser allo que el
neguitejava tant, un «escriptor public», passa llavors a ser un escriptor privat? | qué seria aixo?

La retirada de I'«escriptura publica» ens ha de dur a la consideracio de I'escriptura privada que son,
efectivament, les cartes, que és on es troben les reticéncies, aprofundides, a col-laborar a la premsa —i
es pot dir que en tot moment: abans de comencar a fer-ho, en sortir del diari i en tornar-hi.

Ignasi Moreta ha plantejat la quiestié en uns termes molt peculiars que val la pena examinar amb un cert
deteniment. Parla de la «mascara» i els «vels» amb qué, en determinats moments de la vida publica,
Maragall hauria amagat la seva auténtica persona (deixem de banda ara que persona ja és mascara).
I, per tant, en un moment donat I'escriptor es trauria la mascara i es desvelaria en public tal com és ell

24



Haidé, num. 6, 2017, p.11-33

e,

W

\ (// 77 ;{"

realment. No oblido que el focus del llibre de Moreta és la religiositat de I'escriptor, pero aixd no només
no desenfoca la questio aqui tractada, sind que la reforga ja que, per a Maragall, la religi6 és la veritat
ultima. Segueixo Moreta: en els primers anys, I'escriptor «és fonamentalment autobiografic perqué és
privat: no disposa encara d’una tribuna publica on exposar idees generals».*®

Quan, ja dins del Diario de Barcelona, se li permet d’ampliar les feines d’estricta redaccio (tasca de
periodista) a I'escriptura d'articles d’opinid, es veu constret per la linia politica del mateix diari, que no
té per qué coincidir amb la seva. La historia és coneguda i, per quedar-me ara amb el cas més evident,
per escriure per primer cop sobre Nietzsche li cal publicar-ho amb pseudonim en un altre lloc. El més
interessant de tot aixd és I'afirmacié de Moreta, segons la qual, quan ja no necessita de la mascara
d’idedleg conservador (politic i religidés), Maragall ja no necessita amagar el seu «credo» primigeni i
auténtic que, a més, ja era present a les primeres notes autobiografiques. Les prudents cometes a la
paraula «credo» son del mateix Moreta, si bé ja em costa més mantenir-li la majuscula, com ho fa ell.
En tot cas, al llarg de tota la primera col-laboracié al Brusi, «[E]l “Credo” es mantindra ocult», només
es deixara entreveure de tant en tant, i més clarament a la seva poesia; després, «[E]l “Credo” es fara
public».4” Amb el primer article de la segona tongada de col-laboracions en aquell diari, titulat «Mont-
serraty, «Maragall comenca a treure vels».*® Aixi és com Moreta es carrega —i també és d’agrair— la
famosa «crisi espiritual» del 1907, quan, segons Gabriel Maragall i Eugenio Trias al darrere (encara
que en publicacions aparegudes a l'inrevés d’aquest ordre), a Maragall tot se li capgiraria i deixaria de
funcionar com un home mediterrani (segons la cabodria d’'Unamuno), sempre pendent de la recepcio
dels estimuls externs. També quedaria en entredit el volca interior de I'escriptor, que només entraria
en erupcié en moments puntuals (tesi de Gaziel). No, per a Moreta tot és dins des del principi, perd ha
hagut de suavitzar-ne la sortida, esperant el moment propici perqué el seu missatge intim («credo») es
pogués fer public.

3. La intimitat: els amics postals

Encara que no sigui exactament un «credo», el que li bull dins el cap, i que només d’'una manera laboriosa
pot treure fora —fer public—, Maragall no deixa de compartir-ho amb els seus intims, i sovint ho fa per escrit,
com més o menys tothom, ben mirat. Seria molt interessant fer una fenomenologia de la intimitat maragalli-
ana, a partir del seu epistolari. Distingir els diferents tipus d’amistat, o examinar 'acte declaratiu de 'amistat
mateixa, o el seu pressentiment abans de conéixer l'altre, o els diferents matisos de la retdrica de la frater-
nitat. | tot sovint, la consciéncia subratllada de la intimitat compartida, I'accés a la veritat interior de 'amic, a
més de la conviccio dialdgica segons la qual és a través del contacte amb I'altre que es fa possible el pen-
sament (una idea també molt orsiana que Maragall articula clarament en la privacitat de les seves cartes,
mentre que Ors ho fa en molts dels seus textos teorics, publics). Per fer aixd cal buscar tot un altre corpus
textual respecte al que he seguit sobre I'«escriptor public». Cal anar ara al corpus que configura I'epistolari,
on I'escriptor privat s’estén minuciosament —i ja des de les primeres cartes als amics— a unes descripcions i

46 I. MORETA, No et facis posar cendra, op. cit., p. 25.
47 Ibid, p. 285 i 286.
48 Ibid, p. 286.

Dossier 25



Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

a un vocabulari de vegades molt matisats sobre els diferents significats de la intimitat. Algunes coses tot just
s’han anat insinuant, a mesura que s’han editat seriosament diferents grups de cartes, com les adregades
als seus amics Josep Pijoan i Josep M. Lloret. Una fenomenologia com la que dic destriaria bé diferents tipus
d’amistats —i, per tant, d’intimitats—, comencant pels dos noms que acabo d’esmentar.

Lloret pertany, com Antoni Roura, a un cercle més intim, la intimitat dels iguals, els que es tracten de tu (quan
aixo és un distintiu important), i que entre ells es manifesten amb una franquesa i una rotunditat irrepetible
en altres tipus de relacions personals. Amb Pijoan, Maragall hi t¢ una amistat intima, perd revestida, donada
la diferéncia d’edat i els respectius moments en qué es troben en conéixer-se, d’un to de mestre/deixeble
que determina un altre tipus de relacio. | un altre nivell és el dels coneguts que s’atansen a la patum per
demanar-li consell, o un proleg, en el pitjor dels casos. L'eminent maragallia Joan Lluis Marfany ha mostrat
el seu disgust lector davant tota aquesta colla de pidolaires de paraules d’acceptaci6é i d’alé del mestre.
Dins d’aquest grup caldria assenyalar subgrups i caldria establir quan una amistat traspassa el «llindar de
la intimitat» (aixd és de Pierre Klossowski, quan se les veu amb una relacio epistolar que no passa d’aquest
llindar).

La relacié epistolar amb Victor Catala és tot un altre cas, molt peculiar. Lescriptor se li adreca per protestar
amb una mal continguda impertinéncia per la critica que li ha fet Maragall en un article. Aquest, sempre tan
sensible, mira com disculpar-se’n, perd quan I'escriptor agreujat es presenta tal com és, sense la mascara
sexual amb que signa els seus escrits, Maragall li ve a dir que prefereix que mantingui la careta de mascle,
que el fa sentir més comode, i aixi segueixen la relacio epistolar, d’home a home.

Les cartes a Pere Coromines denoten tota una transformacio: passa de la primera carta que li escriu, tot
tancat en si mateix, dins d’una dialéctica amb l'interlocutor d’«<home d’accié/home de contemplacié» que al
final acaba per ser una mica discutible (22 de gener de 1902), fins a la darrera, on es mostra tan extravertit
i politic que li arriba a donar permis perqué publiqui I'epistola, si ho creu convenient (23 d’abril de 1910).

| encara hi ha les cartes dels amics poderosos, si és que se’ls pot considerar realment amics (amistat i po-
der?): a Prat de la Riba li dona sempre aquest tractament en I'encapcalament de cada missatge, pero en cap
cas es pot parlar d’'una relacié amistosa de veritat, com tampoc amb Torras i Bages. Sobre aquesta relacio,
el secretari del bisbe va escriure un text ditirambic.*°

49 Josep DACHS, «L’esperit del poeta, article del 1923, recollit com a proleg a Torras i Bages/Joan Maragall. Un dialeg
comencat abans de coneixer-se i que transcendi a la mort, ed. de Joan Antoni Maragall, Barcelona, Ariel, 1961. Aquest text és
tot un compendi d’una retorica pomposa de I'amistat amb forcats models classics, encara que nomeés sigui per I'abus de la sen-
sibleria en I'is, per exemple, de la «dolgor» i la «dolcesa» de les relacions entre els suposats amics (en un sol paragraf, entre
p. 121 13, aconsegueix encabir onze vegades els termes). Moreta, per la seva banda, i amb rad, modera molt la percepcio de la
relacié d’amistat i admiracio entre Maragall i Torras i Bages, «que —jdesenganyem-nos d’una vegada!— no va existir mai»; vg. I.
MORETA, op. cit., p. 19, i novament, p. 210.

26



Haidé, num. 6, 2017, p.11-33

G~
N =

—

El tall public/privat, a les cartes, semblaria que es decanta cap al segon terme, pero aixd no deixa de
tenir el seu punt dubtés. No només perqué una carta té una estranya condicié d’exterioritat, d’alguna
manera ja publica, sind perqué el mateix escriptor juga tot sovint amb la viabilitat de dotar d’efectiva
publicitat una determinada missiva. Aix0, a part d’haver considerat que escriure un article a la premsa
li sembla una manera d’adregar una carta a un destinatari desconegut («escribo una carta sin saber a
quiény, i ho diu en un article per al diari).5° O, en un altre cas al que ja m’he referit més amunt, quan es
posa a imaginar la vivor originaria d’'un text determinat, parlant d’assaborir només amb la imaginacié
I'oralitat primigénia del seu autor, no troba un millor exemple que el de les epistoles paulines.®'

Una cosa similar també es pot trobar en comentaris privats. Per exemple, en una carta a Carles Rahola
assegura que li plauen tots els seus «treballs pel public», perd que prefereix les seves cartes pel que
tenen de més directe i vibrant; i aqui es veu que les paraules en la intimitat, malgrat que escrites, no
sempre estan condicionades per la suposada superioritat de la paraula pronunciada: també vibren per
carta. | passa a argumentar coses similars a les ja assenyalades dels articles del corpus textual sobre
la influéncia que suposa el public lector en I'escriptor.5?

Amb un sentit més directe, diguem-ne més material, en altres ocasions Maragall empra el format com
una manera de fer public un text: de vegades es tracta d’un recurs estilistic, com ara I'article «Carta a
una sefiora» (1911), perd en altres arriben a ser cartes de veritat. Ja m’he referit a I'Gltima adregada a
Pere Coromines, per tenir un contingut tan netament politic (publicable, doncs) que li déna permis per-
qué la lliuri a la premsa. Tota una altra cosa és la lletra amb qué contesta al jove poeta que li ha demanat
un proleg per al seu primer llibre de versos, i que Maragall contesta que, com a molt, pot escapcar-lo
amb la mateixa carta que li envia, on explica que no considera els poemes prou madurs per fer-los pu-
blics, i menys encara en forma de llibre. | el poeta novell la incorpora com a proleg, perque es veu que
val més un proleg desautoritzador de la patum que el no-res.*

lll. L’obra publica privada
1. Retorn a I’espai public: la «soledat exterior»

Un cop retirat torna, perd no de la mateixa manera. No es retira del tot i tampoc no acaba de tornar ben
bé —d’aixd es tracta. Es com si a partir d’'un cert moment portés el silenci dins, malgrat no deixar d’es-

50 J. MARAGALL,«Evocaciony», dins OC, Il, p. 235.
51 ID., «El libro ideal», dins OC I, p. 207.
52 «En tot lo que es fa pel public expressament, hi ha sempre, encara que un no vulgui, la preocupacio del public, una

mena de suggestio que ens fa canviar el to de la veu, és a dir, el to de I'expressio, i per accio reflexa fins el to del pensament. Jo
ho dic per lo que he patit aixd, i de I'esfor¢ que havia de fer per a ésser natural, personal, sincer»; ID., carta a Carles Rahola, 26
de desembre de 1904, dins OC I, p. 1067-1068.

53 ID., «Carta proleg a Vora els estanys, d’l. Soler i Escofet», 1904, dins OC |, p. 839-841.

Dossier 27



Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

criure. Ell mateix podria al-legar que el seu «credo» (em quedo amb el terme) ja I'havia deixat enunciat
en la banda negativa de I'article clau de tot plegat, «El derecho de hablar»:

Yo dudo; luego me callo. — Yo desespero; luego me callo. — Yo no tengo que decir mas que lo que los otros han

dicho ya; pues me callo también.**

En privat, no gaire dies més tard d’haver publicat aquestes paraules, repeteix la mateixa idea en una
carta a Coromines: «no em sento amb el dret a parlar sin6 en els moments d’equilibri i serenitat». El
motiu és insistit després en altres cartes, quan ja ha passat a una retirada, un silenci més tangible, i
modula aixo del dret/deure de parlar/callar: «Déu mv’il-lumini per parlar o per callar» .5 O aquella sentén-
cia de to biblic que ja he citat, que hi ha un temps per parlar i un temps per callar. El context d’aquesta
ultima afirmacié pertany a una d’aquelles vegades en qué Maragall s’absté de respondre a un reque-
riment d’intervencié que li fa algu, amb I'argument de no voler encendre les passions i no dir en public
coses que presumiblement no serien enteses: «Ara no podria [parlar]: és massa tard 0 massa aviat.
Perdoneu, doncs, que no us contesti publicament... per ara. Hi ha temps de callar i temps de parlar».%”

Es la situacié viscuda arran la Setmana Tragica i les seves conseqiiéncies que el sorprenen no ja
sense tribuna publica, sind capbussat en el silenci —o en un transit en qué, «en lo poc que escric per
al public», ho fa a base de xiuxiueigs contemplatius i no gens politics. | és llavors, quan es veu empes
pels esdeveniments a parlar, que tem posar-se a cridar. La modulacié callar-parlar-cridar no resulta
facil. Sén aquelles reflexions adrecades a Torras i Bages, escrites al seu secretari: «em fa |'efecte com
si parlés amb sords, i instintivament crido, encara que comprenc que resulti de mala educacio pels que
hi senten». | aqui és on segueix la citada espera de la llum divina «per parlar o per callar».%

Després torna a manifestar al bisbe el seu temor de si fa bé o malament «en dir tot lo que dic», o de
dir-ho d’'una manera massa abrupta. De fet, li demana una aprovacio.%® A gent més propera, com ara a
Carles Rahola, els expressa el mateix en uns termes menys justificatius. Precisament a Rahola, quan li
reconeix I'aspecte poc raonat i el to més aviat liric dels seus Ultims articles —els de la «darrera campa-
nya»—, li diu que tot plegat necessita d’'uns aclariments o matisacions que més o menys li fa a la carta i
que «potser algun dia que vingui a tomb ho faré publicament».®® O sigui que la prevencié d’expressar-
se, barrejada amb el temor a desentonar (i cridar), va acompanyada d’una continua retencié del que
diu, a la vegada que anuncia una possible matisacié posterior. El vaivé public/privat no resulta unidi-
reccional, de manera que «la intimitat a resguard del poder» no és una cosa que hagi obtingut d’'una

54 ID., «El derecho de hablary, dins OC, Il, p. 178.

55 ID., carta a Pere Coromines, 22 de gener de 1902, dins OC |, p. 957.

56 ID., carta a Josep Dachs, 26 de desembre de 1909, dins OC |, p. 966.

57 ID., carta a Josep Rogent Pedrosa, 3 de maig de 1910, dins OC I, p. 1087.

58 ID., carta a Josep Dachs, 26 de desembre de 1909, op. cit., p. 966. En una altra banda he explorat amb un diferent

enfocament —-més metafisic— aquest parlar/callar; vg. A. MORA, Mite i ra6 politica en Joan Maragall, Quaderns Fundacié Joan Ma-
ragall, num. 47, 2000.

59 ID., carta a Josep Torras i Bages, 14 de setembre de 1911, dins OC |, p. 1157.

60 ID., carta a Carles Rahola, 19 de setembre de 1911, dins OC I, p. 1086.

28



Haidé, num. 6, 2017, p.11-33

manera tan segura, només pel fet d’haver-s’ho proposat. En realitat, és un resguard improbable. Potser
hauria d’haver posat jo un senyal d’interrogant en el titol amb qué encapgalo aquest assaig, i corregir
aixi la férmula de Lukacs —perd ella mateixa ja és una critica de la pretesa simplicitat del moviment de
retirada de la vida publica; i al final he forgat la traduccid per aconseguir una ambigiitat en I'expressio
que convé a la critica en qiestio.®

També és cert que Maragall no acaba d’abonar la simple contraposicio de les esferes publica/privada, i
cada vegada menys, a mesura que passa el temps i experimenta les tensions a les quals es veu expo-
sat, tant quan surt com quan intenta resguardar-se del defora, i el cap i a la fi aquest no és I'inic ambit
del poder. A la vegada, es malfia del mer discurs contra el poder, en un convenciment que no és només
de I'tltim Maragall, de I'escriptor que s’ha retirat sense fer-ho del tot, i que ha tornat a la palestra publica
tot tensat cap endins. Molt abans —com a lector de Nietzsche que és— ja s’ha manifestat contra la pre-
tensio d’anar contra el poder pel sol fet de ser poder, i no admet la facil pretensio que hi ha un constant
assetjament colonitzador del poder envers I'ambit intim.%2

Realment, no es podria precisar en quin moment Maragall sent eixamplar-se-li la «soledat exteriory,
perqué no és una cosa que li passi de cop i volta.®® La constatacié que alla fora estaria indefugiblement

61 Li'n dic férmula a I'expressié que Gyodrgy Lukacs manlleva de Thomas Mann i que aqui obté una ressonancia peculiar
(com a minim, complementa i desencaixa alhora el referent habermasia que he assenyalat al principi). Lukacs cita admirativa-
ment unes paraules de Mann amb les quals retratava el procés de retirada de I'intel-lectual burgés de la vida publica (de les seves
«responsabilitats»), vers una insegura intimitat, pretesament resguardada del poder. En la seva maduresa, Mann considerava
que «la burgesia» havia emprés aquesta retirada arran les fracassades revolucions de 1848, amb Richard Wagner com un cas
exemplar. Lukacs, que sentia una simpatia prou coneguda per Mann, es queda amb I'expressié per convertir-la gairebé en un
lema. Aquestes son les paraules de Mann: «Recorregué [Wagner] el cami de la burgesia alemanya: de la revolucié al desengany,
al pessimisme i a una intimitat resignada, resguardada del poder exterior» («einer resignierten, machtgeschutzten Innerlichkeit»);
cito de Gyérgy LUCKACS, Deutsche Literatur in zwei Jahrhunderten, Berlin, Luchterhand, 1964, p. 518. El de Lukacs és un
assaig de 1945 sobre Mann que tot just té trenta pagines —i el lema retallat «intimitat a resguard del poder» és repetit fins a una
desena de cops. També el repeteix en un altre assaig de 1948, igualment dedicat a Mann, on la formula apareix sis vegades (i
encara cita la frase manniana, perd aqui un sol cop, en el seu gran llibre grinyol La destruccié de la raé-Die Zerstérung der Ve-
munft [1954], vol I, Darmstadt, Luchterhand, 1973, p. 180). Aquest lema té una petita historia espanyola, que consisteix a referir-lo
directament escurgat, indicant la paternitat de Mann i no sempre la intermediacié de Lukacs, malgrat ser obvi que la citaci6 es fa a
partir d’ell. Aixi, Jacobo Mufoz, que és el traductor del text al castella (en una traduccié que s’embala tant amb el lema que alguna
vegada l'ofereix sense que estigui a l'original: G. LUKACS, Thomas Mann, Barcelona, Grijalbo, 1969), en un assaig seu, sense
referir-se en aquest punt a Lukacs, al-ludeix a I'«apreciacion positiva [per part de Mann] del sereno ejercicio de una intimidad al
resguardo del poder, de la mesura y del “justo medio”»; vg. Jacobo MUNOZ, «Thomas Mann: crénica de una decadencia», Revis-
ta de Occidente, nim. 17, marg de 1977, p. 13. No cal precisar que per a Mann, amb o sense Lukacs pel mig, aquesta apreciacio
no és gens positiva ni senyal de cap mesura, tot el contrari: més aviat correspondria a una visié de Serenus Zeitblom, a qui cal
no confondre amb Mann. Eugenio Trias fa una cosa semblant en el seu llibre sobre Mann, on emparenta Maragall amb I'escriptor
alemany i que, no cal dir-ho, aqui no resulta gens inoportuna. Al marge de la manera inversa d’on senten que els ve la llum (del
nord o del sud), Trias indica una série de coincidéncies entre els dos autors, una de les quals és haver arribat a ser escriptors
«oficials» (jo evito aquest qualificatiu, que em sembla inadequat), sense per aixo «hipotecar, antes al contrario, una intimidad al
resguardo de esa vida publica en la que, por imperativo ético, se hallan inmersos»; vg. Eugenio TRIAS, Conocer Thomas Mann y
su obra, Barcelona, Dopesa, 1978, p. 26. Es I'autor qui subratlla el mot «intimitat», perd sense anotar-hi cap referéncia a Lukacs,
de qui em sembla evident que procedeix la referéncia.

62 Queda expressat en un dels ultims escrits de la primera tongada de col-laboracié al Brusi, un que ja he comptat més
amunt entre el corpus textual maragallia sobre el dret i els drets, i que mereixeria una lectura minuciosa que anés més enlla dels,
d'altra banda innegables, tics profundament conservadors que hi mostra. Es tracta de «Justicia social», de 1903. Pel que aqui
interessa, cito: «Lo que no comprendo ni me siento dispuesto a fomentar siquiera con mi silencio [vet aqui el deure de no callar],
es el espiritu de rebeldia y el espiritu de odio contra todo poder sélo porque es poder, contra todo gobernante sélo porque es
gobernante, contra todo instituto armado sélo porque cohibe o castiga mis malas pasiones»; vg. J. MARAGALL, «Justicia social»,
dins OC Il, p. 679. El topic poder/intimitat que dic ha estat recentment plantejat de la manera més barroera possible per Eustaquio
BARJAU, Musica, sentimiento, poder, Valéncia, Pre-Textos, 2017, p. 44: «El gran ideal del poder: la aboliciéon del espacio intimo».
63 L'expressié «soledat exterior» li ve inspirada a Maragall en saber que Rahola s’ha posat a estudiar alemany: «Aixi
vosté va poblant la seva soledat exterior»; ID., carta a Carles Rahola, 24 d’octubre de 1905, dins OC |, p. 1072.

Dossier 29



Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

tot sol no hauria de permetre laments somiadors del tipus de Josep Benet («si no s’hagués trobat tan
sol...»), que pertanyen a un conjunt de beatifiques lectures catoliques dels anys seixanta, que sembla-
ven afirmar que Maragall s’avanca en cinc décades a I'esperit del Vatica 11.* A aquestes lectures no els
quadrava que el «Cant espiritual» fos el resultat de la «soledat exterior» del poeta —també se’n podria
dir soledat politica— o que fos el senyal, segons la visié de Valenti Fiol, discutida per alguns d’aquells
catolics, d'«una noble i serena afirmacié d’'independéncia».5®

Si no és per aquesta inextricable solitud exterior, o politica, no s’entén I'estranya capacitat del Maragall
madur d’encarar-se moralment a la «ingovernable» Barcelona del moment (versio de Gabriel Ferrater),
o de condensar les pulsions psicoldgiques d’aquella burgesia, en expressié de Joan-Lluis Marfany. |
el poeta n’'és perfectament conscient. Per exemple, quan rememora el moment en qué, efectivament
«isolat enmig de la faria repressiva», havia intentat fer canviar I'opinié publica per evitar I'aplicacio d’'una
sentencia de mort.®

Aixi no es «malentén» tant el «Cant espiritual» quan se’n fa una lectura politica (aixd que amoinava tant
a Tomas Garcés), sobretot si se segueix la logica especulacié de Gloria Casals, quan ha assenyalat la
possibilitat que aquest poema s’hagués originat com unes paraules del comte Arnau a Adelaisa, con-
vertint-se-li, pel gruix que anava prenent com a poema, «en confidéncia intima».%

La intimitat queda tan exterioritzada, llegides les coses aixi, i tan polititzats els neguits (i els goigs), que
no sona tan estranya aquella afirmacié de Pere Coromines, per a qui la influeéncia de Maragall arriba
a ser tot un model per a les formes amoroses d'una certa generacio, la seva, fins al punt de sostenir
que influi en una crescuda demografica del pais.®® Vist aixd, sona com una contundent confirmacié la
recomanacio feta al jove Carles Rahola: «Oh!, sia pare!».%° Seria dificil d’'imaginar una major exterioritat
de la intimitat entre un escriptor i el seu public.

64 Moreta fa seva la tesi de Benet; vg. I. MORETA, «Joan Maragall, articulista i intel-lectual», op. cit., p. 291, i Josep
BENET, Maragall i la Setmana Tragica, Eds. 62, 1992, p. 219.
65 Pere Maragall ha recollit la critica de Josep M. Calsamiglia i Jordi Maragall a la lectura —no sé si aqui és on se n’ha de

dir «canonica»— del «Cant espiritual» per part d’Eduard Valenti Fiol; vg. Pere MARAGALL MIRA, «Una noble i serena afirmacio
d’'independéncia? Correspondéncia a I'entorn del comentari filologic d’Eduard Valenti Fiol sobre la génesi del “Cant espiritual”
de Joan Maragall», Haidé, nim. 4, 2015, p. 65-90. Vaig anomenar «soledat politica» una variant de la «soledat exterior», en un
assaig que tenia com a referent tot un altre escriptor, de la mateixa época; vg. A. MORA, «De la soledad politica. Incursiones en
la selva oscura de Pio Baroja», dins Clarines de pluma. Homenaje a Antonio Regalado, ed. de Vincent Martin, Madrid, Sintesis,
2004, p. 233-252.

66 Es tracta novament d’'una confidéncia adregada a Carles Rahola, el 3 de juliol de 1911, on recorda I'intent de publicar
«La ciutat del perdo», «isolat enmig de la furia repressiva, intentava una girada en I'opinio del public i, conseglientment, en la
conducta del govern»; vg. OC I, p. 1083.

67 Gloria CASALS, «Cant espiritual», dins J. MARAGALL, Poesia. Edicio critica, ed. de G. Casals, Barcelona, La Magra-
na, 1998, p. 813.
68 Pere COROMINES, Del meu comerg amb Joan Maragall [1935], dins ID., Obres completes, Barcelona, Selecta, 1972,

p. 1138: «No sé que s’hagi fet cap estudi seriés d’aqueixa accié d’En Maragall damunt dels homes del seu temps. Pero jo us dic
que no fou per una coincidéncia casual que abundaren en un pais com el nostre, de natalitat restringida, els pares de molts fills
entre els que foren joves a les darreries del segle dinové».

69 J. MARAGALL, carta a Carles Rahola, 24 de gener de 1905, dins OC I, p. 1069.

30



Haidé, num. 6, 2017, p.11-33

e,

W

\ (// 77 ;{"

2. Obra privada publica

He reiterat I'expressio «escriptor public» entre les maneres com Maragall esmenta la figura del «publi-
cista» o de I'«intel-lectual». | he indicat el lloc on 'empra, I'article «<Examen de conciencia», de 1905.
També em podria haver referit a I'is de la mateixa expressié almenys en una carta privada, adregada
a Unamuno, el 1907.7° No es tracta d’'una quiestié d’erudicié (res, en aquest article meu, ho és), sin6
de l'interés per ser precis amb el text i amb el context: en el primer Us em referia a la condicié publica
de I'escriptor i les objeccions a aquesta mateixa condicio per part de Maragall; en el segon Us, ara, he
passat a I'altra banda, a la de la intimitat, per veure qué en diu, qué en pensa I'escriptor davant i entre
els amics i coneguts. Amb el temps, amb les successives capes de lectures que inevitablement s’acu-
mulen i se sobreposen, la percepcio i la importancia donada a la frontera entre textos publics i privats
es desdibuixen. Es el desti dels textos que perduren en el temps.

No hi ha hermenéutica que s’hi resisteixi. L'interpret assenyala els diferents ambits de I'escriptor, quan
és public, quan privat i quan intim, perd els franqueja tot sovint. Es part del seu ofici: els distingeix i
alhora els barreja. De vegades empra els textos personals per explicar els textos publics —I'obra publi-
cada en vida—, pero sovint s'inverteixen les coses i sembla com si aquests fossin I'objecte d’interés de
I'escriptor del qual es tracta.

Maragall no se n’escapa. Quintana Trias, per exemple, fa una reconstruccié molt detallada de la ideacié
i la composicié de I'«Elogi de la paraula», un text eminentment public, ja que va ser pronunciat com a
conferéncia i imprés tot seguit, més d’un cop. Es una analisi minuciosa del text, perd inevitablement
també se serveix —seria absurd que no ho fes— de documents privats, com ara les cartes adregcades a
Pijoan, i que revelen I'elaboraci6 interior del text. L'intérpret va continuament del text public als rerefons
privats i intims. El fet és encara més interessant si tenim en compte que es tracta d’un text clau de la
«paraula viva», i que el mateix Quintana vol posar els punts sobre les is perqué considera que seria
més exacte circumscriure aquesta expressio cabdal de la poética maragalliana a un Us més exacte i
decididament restrictiu, «primitiu», arriba a dir.”

Un altre exemple és el de Moreta, quan llegeix conjuntament, en una via oberta per Josep Benet, 'ar-
ticle «L’església cremada» i I'epistolari d’aquell moment, complementant coses dites en public —per al
public—amb coses dites en privat —a persones concretes—, de manera que a l'article en questio parla del
comportament de «les turbes» en la crema de les esglésies, mentre que per carta, a Cambd, diu que,
de fet, de turbes n’hi ha dues: la popular ('esquerrana, la revoltosa, la dels «negres», segons una ex-
pressio de I'época) i I'oficial (la dretana, la dels benestants, «la burgesia», els «blancs»). Cal reconéixer
qgue no és el mateix, i no seria exacte, dir que Maragall parla de dues turbes si no s’especifica que en

70 En aquests termes: «en realidad yo no soy un escritor, es decir, escritor publico: y cada dia siento mas repugnancia
a hablar en publico como no sea que las palabras me salten por si solas por plenitud de vibracion»; vg. la carta a Unamuno de
7 de marg de 1907, dins Miguel de UNAMUNO, J. MARAGALL, Epistolario y escritos complementarios, Madrid, Seminarios y
Ediciones, 1971, p. 62-63.

71 L. QUINTANATRIAS, op. cit., p. 126 i sg.

Dossier 31



Antoni Mora. La intimitat resguardada de poder

el text public (publicat) només titlla de turba a la gent revoltada, de manera que I'agosarada i profunda
matisacio feta en privat és d’una incidéncia politica molt menor.”

L’edici6 dels papers privats de Maragall és una historia prou coneguda. Va ser el resultat de la perspicag
accio de la familia (vidua i fills), endegada molt poc després de la mort de I'escriptor, per aplegar tots els
papers postums haguts i per haver: la recaptacié de I'epistolari, amb alguna reticéncia inicial (per part
de Josep Pijoan, per exemple); la lenta creacié d’un arxiu; les edicions de les diferents obres completes,
jael 1912, i després les dels Fills, la de Selecta i les que han de venir. Tot aixd suposa, en bona mesura,
una reconstruccié de la privacitat de I'escriptor, que queda convertida en una obra publica. Una obra
que, com passa amb tot gran escriptor, no acaba mai de completar-se: sempre hi ha una carta que apa-
reix per afegir, sempre hi ha un nou criteri —filologic, historiografic— que millora I'edicié d’un text. Per aixd
avui seria inimaginable no incloure I'epistolari en unes noves obres completes —suposaria confegir unes
obres incompletes, I'existéncia de les quals obligaria a dependre de les edicions anteriors. Més aviat
el que sera digne d’esperar és que s’hi afegeixin més cartes (les adregades a I'esposa, per exemple), i
que s’editin totes amb uns criteris més fiables.

L’edicio dels diferents papers privats —com a minim des que Miquel d’Esplugues publica les notes auto-
biografiques, encara que a la seva manera— suposa que aquests es reuneixin amb els papers publics.
Llavors es pot parlar propiament de I'obra o del pensament de I'escriptor, dues coses que no son exac-
tament el mateix i que pressuposen sempre una reconstruccié de materials textuals. Els papers privats
que es fan publics després de la mort de I'autor (amb les excepcions que sigui: les cartes publicades en
el seu moment per decisié 0 amb el permis de Maragall en persona) atorguen la condicié de postum a
la mateixa obra o pensament al qual s’incorporen.

Tanmateix, ni la mort tanca I'obra. Que una obra no és una cosa feta d’'una vegada per totes, siné que
es va fent, ho afirma el mateix Maragall en vida, per exemple quan parla de les tres parts del poema del
comte Arnau com una unitat assolida sense una previsié inicial: el temps i les penes de la seva elabora-
ci6 —del personatge, perd també de I'autor— equivalen al «purgatori populary; i «fer de la vida humana,
terrena i ultraterrena, una sola cosa» pot ser entés no només com el sentit «de la meva viday, sin6 tam-
bé de I'obra, és a dir, que I'obra uneix elements de diferents mons.” Pel que fa el pensament, I'escriptor
tenia la idea que —ho he assenyalat— tan sols es pot parlar del que s’expressa en un moment donat, en

72 I. MORETA, «Joan Maragall, articulista i intel-lectual», op. cit., p. 291-293.

73 Son paraules de la coneguda carta a Joan Pérez Jorba, de 14 d’abril de 1911, dins OC |, p. 1012. En termes semblants, a
Carles Rahola, 6 de juliol de 1911, dins OC I, p. 1084. Amb les cartes, ara que parlo de franqueigs que van del public/privat al public
vivent/postum, hi ha un efecte de parusia —inevitable en les comunicacions a distancia, sense cos present— que un corresponsal de
Maragall va saber reflectir per carta a un tercer, en vida del poeta. Es tracta d’'un escriptor que havia conegut Maragall en una estada
a Barcelona i que més tard, en rebre una carta del poeta, explicava a Carles Rahola: «En mi casa esta Maragall, mejor dicho, esta
su espiritu grande, luminoso, que el correo trajo metido en una carta [...] Su llegada de esta manera brusca en una mafana azul
[...], sin esperarle —porque era demasiada honra para mi— me ha llenado de estupor... y perdone usted que me marche, porque él
espera... y esos hombres no pueden hacer antesala»; vg. carta de José Pérez Andreu a Carles Rahola, recollida dins Els epistolaris
de Carles Rahola, ed. de Narcis-Jordi Arago i Josep Clara, Barcelona, Publicacions de I'Abadia de Montserrat, 1998, p. 168. Tampoc
no és sobrer pensar que aquest escriptor avui només sigui conegut, es publiqui alguna obra seva, encara que només alguna carta
com aquesta —i aixi sobrevisqui— per la seva condicié de corresponsal ocasional de Maragall.

32



Haidé, num. 6, 2017, p.11-33

O =

—

cada text. Unamuno ho percep aixi, ho amplia i alhora ho expressa d’'una manera que no sona gaire
maragalliana, perd que a mi em sembla que li convé: considera que Maragall és un d’aquests escriptors
gue pensen tot escrivint, «que escriben acaso para pensar y no piensan para escribiry».”

| travessant d’una vida a I'altra, els escrits publics («vivents», com la paraula, perqué s’han llegit en el
moment de ser publicats) i els privats («postumsy, apareguts després de la mort de I'autor) componen
una obra a la que es van afegint nous lectors, alguns que no havien nascut ni en temps de Maragall,
i d’altres que no han nascut encara ara, si ens posem aixi d’optimistes (la comunitat lectora, segons
Bataille). Res d’estrany, en un escriptor que s’adrecava en un article de diari als vius i als morts.

Rebut el 15 de novembre de 2017
Acceptat el 4 de desembre de 2017

74 M. de UNAMUNO, «Leyendo a Maragall» [1915], dins M. de UNAMUNO-J. MARAGALL, Epistolario y escritos com-
plementarios, op. cit., p. 153. Es exactament el que deia Michel Foucault: escric per veure qué penso. Una altra cosa —de fet, la
contraria— és quan es parla del «pensament» de Maragall (Trias, o Moreta). Cal considerar que es tracta del confegiment d’'un
ens ideal que sembla donar per constituit aquest pensament abans que I'escriptor es posi efectivamente a escriure (i d’aqui el
«credo» de Moreta).

Dossier 33



