
D
E 

BR
U

JA
S 

A
 S

IR
EN

A
S:

 ¿
 F

IG
U

RA
S 

D
EL

 M
A

L 
?

89

¿COMADRONAS O BRUJAS? ¿DOCTAS O ENFERMAS?

MIDWIvES OR WITCHES? LEARNED OR SICK?

Verónica Marsá González
Universitat Jaume I Castellón

RESUMEN
Lo desconocido y lo relacionado con el Más Allá siempre ha producido temor en el ser humano y, a 
su vez, ha sido aprovechado a conveniencia e interés de poderes establecidos, desde la Antigüedad 
hasta hoy día. Unido a palabras como diabólico, castigo divino, plaga o enfermedad, ha posibilitado 
la necesidad de correctivo o condena de aquellos que a cualquiera de estos términos esté vinculado 
y si no lo estaba, se provocaba la vinculación ampliando con más términos el contexto de lo temido: 
enfermedades y plagas, brujos y brujas, herejes y paganos, libros, imágenes u oficios. 
Durante el Concilio de Toledo de 1324 se califica a la mujer de liviana, deshonesta o corrompida y en 
1326, el papa Juan XXII concedió la categoría de herejía formal a la brujería con la bula Super Illius 
Specula, asimilando maleficio a brujería diabólica y a herejía. Con ello, las mayores perdedoras fueron 
durante la Edad Media las mujeres matronas, por sus conocimientos en medicina o botánica fueron 
condenadas, encerradas en psiquiátricos, consideradas enfermas o poseídas por Satanás.
Palabras clave: Bula, bruja, brujería, comadrona, inquisidor, matrona, partera, mujeres, tribunal, 
concilio, enfermedad.

ABSTRACT
The unknown, and everything concerned with the Great Beyond, has always caused fear in humans 
and, in turn, this has been exploited for the convenience and interest of the established authorities, from 
ancient times down to today. Linked to words like evil, divine punishment, plague or disease, this made 
possible the need to correct or condemn those any of these terms could be linked with. If this could not 

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.



VE
RÓ

N
IC

A
 M

A
RS

Á
 G

O
N

ZÁ
LE

Z
¿C

O
M

A
D

RO
N

A
S 

O
 B

RU
JA

S?
 ¿

D
O

C
TA

S 
O

 E
N

FE
RM

A
S?

90

be achieved, the link was made by extending the context of fear with further terms: disease and plague; 
witches, heretics and pagans; books, pictures or crafts.
During the Council of Toledo in 1324, women were branded flighty, dishonest and corrupt, and, in 
1326, Pope John XXII classified witchcraft as formal heresy in the Bull Super Illius Specula, assimilating 
diabolical sorcery and witchcraft to heresy. With this, the biggest losers in the Middle Ages were female 
midwives, who, because of their expertise in medicine and botany, were condemned, imprisoned in 
psychiatric hospitals, and considered as sick or possessed by Satan.
Key words: Bull, witch, witchcraft, midwife, inquisitor, women, court, council, disease.

Es conocido que durante la Edad Media la fe católica atravesó una fuerte crisis y que, 
debido a esta circunstancia, se creó el momento propicio para que la superstición encontrase 
un terreno más que favorable para su cultivo (Romanello, 1975: 13-56). Al desasosiego 
que siempre ha producido a los humanos lo desconocido, se añadió el desasosiego por lo 
inculcado y, más aun si venía del Más Allá. Estos referentes, digamos religiosa y artificialmente 
creados, incluían el temor a cualquier conexo diabólico y, si no formaba parte de éste, era 
fácil achacarlo a castigo divino, plaga o enfermedad, igualmente temidos. Así, durante los 
siglos XVI y XVII, tanto el mal como la enfermedad se hallaron muchas veces simbolizados 
en el diablo, manifestándose carnalmente en brujos y brujas, herejes y paganos. Entre éstos 
se manifestaron como tales, algunos oficios como el ejercido por las matronas. No obstante, 
habrá un periodo histórico, concretamente la Alta Edad Media en que la iconografía plasmará, 
de modo sistemático, las imágenes de dos matronas en lienzos y relieves junto a la Virgen y 
el Niño; es más, representando un papel más importante que el de José; aunque el episodio 
desaparecerá casi por completo a partir del siglo XV.1

Es un hecho el que la brujería ha sido considerada una enfermedad hasta hace 
poco; es más, en el siglo XVII algunas brujas fueron encerradas en un psiquiátrico; pongamos 

1. Según la versión bizantina de la Natividad, la escena del parto ocurre en una gruta. La Virgen aparece tumbada todavía en el 
lecho y el recién nacido acostado en un pesebre o en una cuna. San José tiene un papel secundario y suele aparecer adormilado 
o manteniendo en sus manos un candil o una vela. Según el evangelio apócrifo Pseudo Mateo, San José ha ido supuestamente en 
busca de las parteras e incluso en algunas representaciones se muestra su nombre, Salomé y Maia, Zelomi y Salomé... La primera 
examina a María después de haber dado a luz y afirma su virginidad; la segunda, incrédula, quiere asegurarse y solicita tocar 
para creer. Sus manos se secan cuando la toca pero se recupera cuando roza los pañales del Niño. Otras versiones demuestran 
que las matronas llegan tras el parto y comprueban que el niño no está manchado de sangre; la partera que duda sufre parálisis 
en un brazo y éste se cura al tocar al Niño.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.



D
E 

BR
U

JA
S 

A
 S

IR
EN

A
S:

 ¿
 F

IG
U

RA
S 

D
EL

 M
A

L 
?

91

en duda si era mejor que 
sufrir una acusación y proceso 
judicial que las llevaba a una 
ejecución segura apenas un 
siglo antes. Recordemos el caso 
publicado por Sigmund Freud, 
«Una neurosis demoníaca en el 
siglo XVII», que hablaba de lo 
sucedido al pintor Christopher 
Haitzmann, quien, el 5 de 
septiembre de 1677, aceptó 
haber hecho dos pactos con 
Satanás nueve años antes; 
durante ese largo periodo de 
tiempo sufrió convulsiones 
repetitivas por negarse a 
sucumbir ante las tentaciones 
del maligno; o el caso de una 
mujer de 28 años de edad, que 
contaba sus transformaciones 
mientras estuvo internada en 
el Servicio de Psiquiatría de la 
Universidad de Madrid (López, 
1976: 21), confesando que era 
tan mala que tenía el demonio 
dentro de sí; cuando se encontró 
mejor tras unos días de tratamiento, dedujo que la idea de su posesión le había devenido tras 
una predicación que le hicieron los Testigos de Jehová2. El libro de Szasz The Manufacture of 
Madness, se introduce con la siguiente frase: «El concepto de enfermedad mental es análogo 
al de brujería. En el siglo XV se creía que algunas personas eran brujas. En el siglo XX se 
piensa que algunos seres humanos están locos y que su modo de comportarse se debe a la 
enfermedad mental que padecen».

Maestro de Osma: Tabla hispano flamenca del retablo de 
San Ildefonso del, aproximadamente, año 1500. 

2. Los Testigos de Jehová forman parte de una secta fundada en Norte América por Tase Rusell y que se denominaba anteriormente 
«Zion’s Watch Tower Society». Para que este nombre quedase establecido, publicaron una Biblia en la que se dice que, la Biblia 
es la palabra de Dios y el nuevo mundo de Cristo estará constituido por 144.000 individuos.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.



VE
RÓ

N
IC

A
 M

A
RS

Á
 G

O
N

ZÁ
LE

Z
¿C

O
M

A
D

RO
N

A
S 

O
 B

RU
JA

S?
 ¿

D
O

C
TA

S 
O

 E
N

FE
RM

A
S?

92

No obstante, no estamos hablando de casos de posesión satánica o de trastornos 
mentales, sino de que la dogmática iglesia católica ideó un proceso de apartar a las mujeres de 
prácticas científicas de cualquier grado, ya fueran echadoras de cartas, tuvieran conocimientos 
botánicos o fuesen parteras; en resumen, se trataba de separarlas del conocimiento y, 
además, aprovechar la ocasión de eliminarlas por lo sano dándolas un castigo ejemplar, 
advirtiendo así a aquellas que tuvieran alguna pretensión de acercarse a la ciencia. Para ello 
se creó un ámbito de miedo 
y superstición que llegó 
al grado de acusar a 
comadronas y prostitutas 
de ejercer la brujería, 
añadiendo la necesidad 
de que su entorno sólo 
podía purificarse si eran 
castigadas en la hoguera 
o ahogadas. De hecho, se 
las consideraba capaces de 
dejar su rastro contagiando a 
quienes hubiesen mantenido 
contacto directo y físico 
con ellas, como podían ser 
los verdugos, carceleros, 
juristas o teólogos, ya que 
podía devenirles la tentación 
de adentrarse en el mundo 
oscuro de los sortilegios.  
Para evitar este impulso de 
convertirse en brujo existía el 
Enchiridion exorcisticum, un 
tratado a modo de manual 
que describía cómo evitar 
ser uno mismo objetivo 
de conjuros o protegerse 
para no perpetrar actos de 
brujería. Adoración de los Pastores. Iglesia Martorana. Palermo.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.



D
E 

BR
U

JA
S 

A
 S

IR
EN

A
S:

 ¿
 F

IG
U

RA
S 

D
EL

 M
A

L 
?

93

Cuando hablamos de iglesias occidentales y catolicismo, nos estamos refiriendo a 
luteranos, reformados, anglicanos y puritanos y, con ello, estamos excluyendo a las iglesias 
de Oriente, las cuales no participaron en semejante caza de brujas. Es fácil entender esta 
no intervención si nos remitimos a la historia mitológica de Grecia. Cuando leemos las 
obras de la antigüedad helena o estudiamos las leyendas de sus divinidades, encontramos 
personajes y elementos que están vinculados de manera inherente a la magia, la adivinación, 
las profecías, los oráculos, los démones, las metamorfosis, los hombres lobo, resurrecciones, 
ingesta de vísceras humanas, cánticos transformadores y un sinfín de prácticas por las que 
uno hubiera sido quemado sin contemplaciones en la hoguera unos siglos más tarde. No 
eran conocimientos extraños, sino muy conocidos y tan divinos como populares, los que 
se practicaban en este oriente tan próximo y, sobre todo, lucrativos; no tenemos más que 
interesarnos por la historia del Santuario délfico, el mayor centro oracular que ha existido 
jamás. O, más cerca todavía, es Horacio, el poeta romano, el que describe de manera 
minuciosa en sus Sátiras el procedimiento que empleaban las brujas en el cementerio de 
Esquilino.

La figura protagonista: porqué mujeres 

Para darnos cuenta de que el género más desfavorecido fue, en este caso, el 
femenino, hemos de atender, principalmente, al porcentaje de las ejecuciones: casi un 75% 
del total. Los motivos son evidentes, Monter (1976: 23-24) relaciona el género con el tipo 
de herejía; es decir, dependiendo de la norma se erigen las características de los afectados 
y del castigo. Por ejemplo, si creamos una norma en que las mujeres no pueden entrar en 
un recinto determinado y establecemos el castigo que merecerán, estamos excluyendo al 
género masculino y, con ello, la pena a imponerles. La razón establecida ética y socialmente 
era la de debilidad femenina, tan propia y tan propicia para caer en tentaciones diabólicas 
de cualquier índole. Estas tentaciones aparecen relacionadas directamente con funciones 
habitualmente desempeñadas por cocineras, curanderas y comadronas que, por razones 
obvias, propician el mal uso de las técnicas, un abuso que se ha acomodado junto al término 
de magia maligna, nociva o negra; es más, durante el Concilio de Toledo de 1324 se califica 
a la mujer de liviana, deshonesta o corrompida.

También sería lógico pensar que la desprotección social y legal de la mujer crease 
en ella una tendencia a autoprotegerse o vengarse como único recurso. Es evidente que una 
mezcla de todas estas razones confluye en una misma dirección, la naturaleza es sabia y 
elimina automáticamente un elemento que no es propicio a otro. El hombre, fiel imitador de 
la naturaleza, sabe igualmente manipularla en su beneficio.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.



VE
RÓ

N
IC

A
 M

A
RS

Á
 G

O
N

ZÁ
LE

Z
¿C

O
M

A
D

RO
N

A
S 

O
 B

RU
JA

S?
 ¿

D
O

C
TA

S 
O

 E
N

FE
RM

A
S?

94

Es evidente que cualquier pensamiento dogmático tiene un enemigo visiblemente 
peligroso para la base que lo sostiene, se trata de la libertad de pensamiento. Cuando 
hablamos de la Iglesia,  el gran peligro toma forma de fémina por las razones que hemos 
argumentado. Cualquier mujer que tuviese formación cultural, interés o relación directa o 
indirecta con las fuerzas naturales, y no sólo me refiero a pócimas o partos, sino que estuviese 
familiarizada con conceptos físicos o químicos, astronómicos o cualquier otra ciencia, debía 
ser eliminada. El control de la naturaleza otorgaba a la mujer derivadas fuerzas consideradas 
sobrenaturales y de este grupo fueron consideradas las comadronas o parteras, herejes por 
su «mala intención» a la hora de serenar un dolor, considerado justo castigo divino dirigido 
a las mujeres, tras la osadía cometida por Eva al comer el fruto del Árbol de la Ciencia. Pero, 
aunque partamos del pecado original, la consideración que la Iglesia desarrolló a lo largo 
de los siglos acerca de la brujería, pasó del escepticismo a la  más brutal condena. Durante 
el siglo VIII San Bonifacio afirmó: «no es digno de un cristiano creer en brujas» (Trevor-Roper, 
1972: 135). En 1326, el papa Juan XXII concedió la categoría de herejía formal a la brujería 
con la bula Super Illius Specula, asimilando maleficio a brujería diabólica y a herejía (García 
Cárcel, 1987: 44-50). Tenemos datos de que treintaicuatro años después de la elaboración 
de esta bula, en el año 1360, en España comenzaron las ejecuciones de esas «mujeres 
sabias» y parteras (Kieckhefer, 1976: 18; Cohn (1976: 10). No es difícil de entender lo que 
acaecía en la mente de los jueces inquisidores, cuando el Malleus Maleficarum (Vol.I, Q.11) 
dicaba que: «Nadie es más peligrosa y perniciosa a la Fe Católica que las parteras».3

Siguiendo con la cronología general, el 1484, año especialmente profético porque 
se esperaba la temida conjunción entre Júpiter y Saturno en el signo de Escorpión,  fue 
denominado «el año de la gran constelación» e Inocencio VIII publicó la bula Sumis 
Desiderantes Affectibus, una bula apoyada y admitida por demás iglesias occidentales 
firmada por él y redactada por Heinrich Institoris en 1484, en la que la existencia de la 
brujería era oficialmente reconocida y se solicitaba a la policía inquisidora que pusiera fin a 
un culto satánico que había poseído a los obispos alemanes. Les ordenaba «destruir, ahogar 
y exterminar» cualquier conjuro que no favoreciese el buen desenlace de los partos de las 
hembras (Romermann, 1985: 3); además, en la misma bula se consentía la redacción del 
tratado Malleus Maleficarum, conocido también como «El martillo de brujas de Kelheim»,4 al 

3. Ver también  a Bertini (1991: 162) y a Romermann (1985: 4).
4. La primera edición del «Martillo de las brujas» se imprimió en la casa del editor Jean Prüs de Estrasburgo, entre 1486 y 1487 

(López Ibor, 1976: 90). Este manuscrito podemos encontrarlo en las actas municipales del archivo de la ciudad de Kelheim. Se 
compone de aproximadamente un centenar de preguntas sobre prácticas y métodos mágicos. Con estas preguntas, los inquisidores 
interrogaban a las sospechosas de prácticas mágicas.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.



D
E 

BR
U

JA
S 

A
 S

IR
EN

A
S:

 ¿
 F

IG
U

RA
S 

D
EL

 M
A

L 
?

95

Tadeo Gaddi. Natividad. 1325.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.



VE
RÓ

N
IC

A
 M

A
RS

Á
 G

O
N

ZÁ
LE

Z
¿C

O
M

A
D

RO
N

A
S 

O
 B

RU
JA

S?
 ¿

D
O

C
TA

S 
O

 E
N

FE
RM

A
S?

96

teólogo dominico Heinrich Kramer, nombrado inquisidor en el Sur de Alemania en 1474, y 
a Jacob Sprenger, dominico profesor de teología en la Universidad de Colonia, nombrado 
inquisidor de Renania en 1470; ambos consideraban a la mujer «a hidden and cajoling 
enema»,5 (Kors-Peters, 1978: 127). Este tratado, que recogía sus propios errores en sus 
participaciones en el procesamiento de brujas y la resistencia encontrada en autoridades 
locales, eclesiásticas y civiles, fue publicado en 1486 y favorecido con treinta reimpresiones 
en setenta años. En realidad, el libro era el manual del perfecto inquisidor. 

Si tomamos como referencia los estudios de Tausiet y echamos un vistazo a aquellos 
procesos que, generalmente sin pruebas y basándose en opiniones, confidencias o simples 
sospechas, abrió la justicia episcopal contra la brujería española, nos aproximaremos a 
aquellos oficios que comúnmente eran relacionados con la brujería. Entre las acusadas 
existieron gran cantidad de parteras-brujas, sobre todo por su relación con niños, ya que 
durante la celebración del sabbat, se practicaba supuestamente la antropofagia con ellos. 
Es más, entre las preguntas que contenía el tratado Malleus Maleficarum se encontraban 
las referentes a sus visitas y registros de campos santos, para tratar de averiguar si la 
sospechosa había practicado la exhumación de cadáveres de niños, ya que constituían uno 
de los componentes primarios para la elaboración de pócimas para volar6 y otros sortilegios 
amorosos.

El médico español Arnaldo de Villanova (1240-1313), a comienzos del siglo XIV, 
desprestigiaba a las parteras de Salerno diciendo que susurraban durante el parto y junto 
con el Pater noster, esta plegaria de connotaciones diabólicas mientras suministraban a la 
parturienta un menjurje pimentoso:

Bizomie lamion lamium
azerai vachina deus deus
sabaoth,
Benedictus qui venit
in nomine Domini,
osanna in excelsis. 

En 1498, y siguiendo la misma opinión peyorativa hacia las parteras, el médico del 
Duque de Alba y del Rey Católico, Francisco López Villalobos, escribió Sumario de Medicina 
(Usandizaga, 1944: 83). En este apartado que trata Del parto difícil se refleja claramente 
su concepto: 

5. Un enemigo oculto y engatusador.
6. Katharina Strelsin fue procesada en 1572 por sospechosa de practicar la brujería. Durante el proceso la interrogaron sobre 

técnicas usadas para volar; su respuesta fue la detallada descripción de la elaboración de un ungüento para salir volando que 
carecía de todo fundamento farmacológico.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.



D
E 

BR
U

JA
S 

A
 S

IR
EN

A
S:

 ¿
 F

IG
U

RA
S 

D
EL

 M
A

L 
?

97

Por ser la que pare gruessa o pequeñuela,
o porque el que nasce está grande o mal puesto,
o por la madriz estar seca o estrechuela,
o por ser el tiempo que quema o que yela,
o la secundina es de duro compuesto;
o porques muy simple y ruin la partera,
o por ser enfermos los miembros vecinos,
por todas las causas dequesta muera
padesce mal parto, y no es mucho que muera
quien pare y con fuertes dolores continos

(Usandizaga, 1944: 84-88).

Parece ser que más tarde se refleja un especial interés en conservar a las buenas 
parteras; seguramente, o porque todavía eran necesarias o porque se habían deshecho de la 
mayoría, distinguiéndolas, eso sí, de aquellas que no cumplían las condiciones adecuadas. 
Por ello, en el año 1541, Damián Carbón7 dedicó un capítulo a determinar las «condiciones 
que ha de tener la comadre para ser buena», en su obra titulada Libro del Arte de las 
Comadres y del Regimiento de las premiadas y paridas y de los niños, aunque él mismo, 
según Usandizaga (1944: 109) nunca hubiese asistido a un parto; en realidad, la intención 
del autor fue la de escribir, pensando que las embarazadas no acudían a las parteras más que 
a pedir consejo ya que éstas eran mujeres «poco instruidas en su arte; no saben buenamente 
que hacer; y ansi caen en errores». 

Ya en el siglo XVIII, en julio de 1750, Fernando VI reglamenta que serán los cirujanos 
quienes se hagan cargo de la asistencia de las mujeres durante el parto. Este reglamento 
aparece redactado a modo de disposición de la siguiente forma:

El Tribunal de Protomedicato me ha hecho presente, que de algunos tiempos a esta parte 
acontecían en esta Corte, y en las principales ciudades y poblaciones de las Castillas, muchos 
malos sucesos en los partos, provenidos de la impericia de las mujeres llamadas parteras, y 
de algunos hombres que, para ganar su vida, habían tomado el oficio de partear; dimanando 
este universal perjuicio de haberse suspendido el examen que antes se hacía a las referidas 
parteras, por ser parte de la cirugía, si pretendiesen examen separado del arte de partero, 
se les negará: advirtiéndoles que no se da título que no sea para Cirujano; y queriendo llevar 
el aditamento de partero, se le franqueará, examinándolo al mismo tiempo de uno y otro 
(Usandizaga, 1944: 216).

7. Este médico fue el primero en escribir el primer tratado de obstetricia en lengua romance.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.



VE
RÓ

N
IC

A
 M

A
RS

Á
 G

O
N

ZÁ
LE

Z
¿C

O
M

A
D

RO
N

A
S 

O
 B

RU
JA

S?
 ¿

D
O

C
TA

S 
O

 E
N

FE
RM

A
S?

98

Durante el mismo año, los desempeños propios de la partera y del cirujano quedarán 
concretados y bien delimitados en el documento denominado Curso nuevo de cirugía, que el 
Real Tribunal de Protomedicato8 encomendó redactar a Antonio Medina y Bartolomé Serena. 

8. El Tribunal del Protomedicato, establecido por los Reyes Católicos, estaba integrado por sus médicos para inspeccionar a las 
personas que ejercían en cualquier campo relacionado con lo sanitario. Las parteras tuvieron que demostrar sus conocimientos 
ante este tribunal desde 1477.

Giovanni Pissano. Catedral de Pistoia. 1301.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.



D
E 

BR
U

JA
S 

A
 S

IR
EN

A
S:

 ¿
 F

IG
U

RA
S 

D
EL

 M
A

L 
?

99

Las parteras sólo podían encargarse de la asistencia de la mujer en partos sin complicaciones, 
mientras que los cirujanos podían:

[…] sacar un falso engendro, sacar las parias, extraer una mola, detener un copioso flujo 
de sangre, hacer dar la vuelta o variar la perversa situación que trae la criatura, sacar una 
criatura ya muerta, extraer la cabeza, que se quedó dentro del útero separada del cuerpo y 
cesárea después de morir la madre […] (Usandizaga, 1944: 217).

Giotto di Bondoni. Natividad. Adoración de los Pastores. Capilla de San Francisco de Asís. Asís.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.



VE
RÓ

N
IC

A
 M

A
RS

Á
 G

O
N

ZÁ
LE

Z
¿C

O
M

A
D

RO
N

A
S 

O
 B

RU
JA

S?
 ¿

D
O

C
TA

S 
O

 E
N

FE
RM

A
S?

100

Para finalizar, es importante conocer y reconocer que en repetidas ocasiones, las 
autoridades eclesiásticas no fueron partidarias de una asesina caza de brujas. Por ejemplo, 
en 787 d.C., durante el imperio de Carlomagno, las creencias en brujas y hombres lobos, 
además de los actos de linchamiento, sólo fueron considerados ilegales (Gloger-Zöllner, 1984: 
21). Durante el siglo IX, en Inglaterra, la Ley denominada de los Sacerdotes Northumbrian 
afirmaba que cualquier persona que:

[…] en cualquier forma amara a la brujería o el culto a ídolos, aunque sea un representante 
del Rey, háganle pagar (determinados) medios marcos; la mitad a Cristo y la mitad al Rey. 
Tenemos que todos amar y adorar a un solo Dios, y estrictamente adherirse a una cristiandad, 
así renunciando a todo paganismo (Currie, 1992: 109).

Un siglo más tarde, concretamente en 906 d.C. apareció la obra Canon Episcopi, 
el cual se refería a la brujería como una «totalidad de ilusiones y fantasía, por eso pagano 
y hereje», es decir, una manifestación en el extremo opuesto por los posteriores inquisidores 
(Robbins, 1959). Ya en el siglo XI, el Rey Coloman de Hungría en el siglo XI desechó 
prescribir leyes contra las brujas alegando que no existían (Trevor Roper, 1978). Un siglo 
más tarde, John de Salisbury opinaba que quien hablaba de brujas debía haber tenido un 
sueño fabuloso (Trevor Roper, 1978) y esta misma opinión tenía la iglesia católica en el siglo 
XIII, demostrándolo cuando «tomó la posición explicita que la creencia en la brujería era una 
ilusión» (Trevor Roper, 1978), opinión que mantuvo hasta los siglos XIV y XV, ya que las leyes 
seculares no contenían ningún concepto relacionado con la brujería (Soldan-Heppe, 1911). 

Con todo ello, vemos la existencia de un pequeño segmento partícipe de un tangible 
respeto, en cuanto se refiere a ciertas sabias mujeres científicas que vivieron antes de la 
imposición de estos salvajes dogmatismos. Uno de los máximos ejemplos fue la conocida 
y reconocida primera ginecóloga de la historia, Trótula de Salerno. Aunque se desconoce 
su fecha de nacimiento –falleció en 1097– es importante el lugar donde vivió ya que, 
afortunadamente, en Salermo se encontraba el primer centro médico que no guardaba ningún 
tipo de conexión con la iglesia. Las afamadas mujeres que allí trabajaban eran denominadas 
Mulieres Salernitae o Damas de Salerno. Trótula redactó un tratado, cuya influencia como 
manual de texto, evidentemente hasta el siglo XVI, llegó a muchas escuelas europeas. Se 
trata de la obra Passionibus Mulierum también conocido como Trotula Maior, en este tratado 
se hablaba de aspectos de salud, curaciones, remedios, aspectos de la sexualidad y modos 
de controlar la natalidad y causas y tratamientos de la infertilidad. También escribió tratados 
dedicados a la pediatría y tratados dedicados a enfermedades de la piel, el cáncer, los 
ojos y del oído; además de un tratado de ginecología titulado Las enfermedades de las 

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.



D
E 

BR
U

JA
S 

A
 S

IR
EN

A
S:

 ¿
 F

IG
U

RA
S 

D
EL

 M
A

L 
?

101

mujeres antes, durante y después del parto. Cuando el desprestigio de las mujeres llegó 
a la profundidad de la superstición que hemos afirmado, sus tratados fueron criticados en 
cuanto a que no era posible tal conocimiento científico en una mujer; no obstante, el valor 
de los libros, copiados y vueltos a copiar durante varios siglos, aparecían firmados por un 
tal Trottus, versión masculina de Trótula. Fueron, durante un tiempo, considerados obra de 
su marido hasta que, durante los siglos XV y XVI, pasó de negar la existencia de esta mujer 
a la afirmación de Karl Sudhoff, historiador alemán, de que estas sabias mujeres de Salerno 
eran vulgares parteras, demasiado ignorantes para haber escrito estos importantes tratados 
de obstetricia o la cirugía.

Bibliografía consultada

Bertini, Ferruccio (1991): La mujer medieval, Madrid, Alianza Editorial.
cohn, Norman (1976): Europe’s Inner Demons, Frogmore. 
carrera i macià, José María (coord.) (1998): Història de l’obstetrícia i ginecologia catalana. 

Barcelona: Fundació Uriach. 
currie, Elliott P. (1992): Crimes Without Criminals, in: B.P.Levack, Witch-Hunting in Early 

Modern Europe, New York.
García cárcel, Ricardo (1987): «¿Brujería o brujerías?», Historia 16 136.
GloGer, Bruno y zöllner, walter (1984): Teufelsglaube und Hexenwahn (Satanism and 

Witchcraze), Vienna.
GranJel, Luis S: La tocoginecología española en el Renacimiento. Salamanca: Universidad 

de Salamanca: Ediciones del Instituto de Historia de la Medicina Española, 1971. 
(Cuadernos de historia de la medicina española. Monografías; 15)

kieckheFer, Richard (1976): European Witch Trials, London.
kors, Alan C. y Peters, Edward (1978): Witchcraft in Europe 1100-1700: a Documentary 

History, Filadelfia, University of Pennsylvania Press.
lóPez iBor, Juan José (1976): ¿Cómo se fabrica una bruja?, Barcelona.
monter, E. William (1976): Witchcraft in France and Switzerland: The Borderlands during the 

Reformation, Ithaca, N.Y., Cornell University Press.
o’dowd, Michael J. (1995): Historia de la ginecología y obstetrícia. Barcelona.
roBBins, Rossell H. (1959): The Encyclopedia of Witchcraft and Demonology, New York.
romanello, Marina (ed) (1975): La Stregoneria in Europa, Bolonia.
romermann, Birgit (1985): «La matanza de miles de “brujas” medievales», trad. de Herdis 

Jensen, en EXCELSIOR (de Der Spiegel de Hamburgo).

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.



VE
RÓ

N
IC

A
 M

A
RS

Á
 G

O
N

ZÁ
LE

Z
¿C

O
M

A
D

RO
N

A
S 

O
 B

RU
JA

S?
 ¿

D
O

C
TA

S 
O

 E
N

FE
RM

A
S?

102

soldan, Wilhem Gottlieb y hePPe, Heinrich (1911): Geschichte der Hexenprozesse (A history 
of the witch trials, German), Berlin.

tausiet carlés, María (1997): «Comadronas-brujas en Aragón en la Edad Moderna: mito y 
realidad», Manuscrits, nº15.

treVor roPer, Hugh Redwald (1972): L’épidemie de Sorcellerie En Europe aux XVIe et XVIIe 
siècles, en De la Réforme aux Lumières, Paris.

 – «The witches of early modern times», en Claudia Honegger (ed.): Die Hexen der 
Neuzeit, Frankfurt.

usandizaGa, Jose Antonio (1981): La obstetricia y la ginecología durante el romanticismo. 
Historia Universal de la Medicina (Laín Entralgo), tomo V, 1971, edición de 1981.

usandizaGa, Manuel (1944): Historia de la obstetricia y de la ginecología en España. 
Santander.

Fuentes históricas 

heinrich kramer (Institoris): Der Hexenhammer (Malleus maleficarum). Deutscher Taschenbuch 
Verlag 2000, ISBN 3423307803. 

sPee, Friedrich von: Cautio Criminalis oder Rechtliches Bedenken wegen der Hexenprozesse. 
Deutscher Taschenbuch Verlag 2000, ISBN 342330782X.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.

Recibido el 1 de marzo de 2009
Aceptado el 15 de marzo de 2009

BIBLID [1139 - 1219 (2009) 13: 89 - 102]




