2COMADRONAS O BRUJAS? ;:DOCTAS O ENFERMAS?
MIDWIVES OR WITCHES? LEARNED OR SICK?

Verénica Marsd Gonzdlez
Universitat Jaume | Castellén

RESUMEN

Lo desconocido y lo relacionado con el Mds Allé siempre ha producido temor en el ser humano vy, a
su vez, ha sido aprovechado a conveniencia e interés de poderes establecidos, desde la Antigiedad
hasta hoy dia. Unido a palabras como diabélico, castigo divino, plaga o enfermedad, ha posibilitado
la necesidad de correctivo o condena de aquellos que a cualquiera de estos términos esté vinculado
y si no lo estaba, se provocaba la vinculacién ampliando con més términos el contexto de lo temido:
enfermedades y plagas, brujos y brujas, herejes y paganos, libros, imégenes u oficios.

Durante el Concilio de Toledo de 1324 se califica a la mujer de liviana, deshonesta o corrompida y en
1326, el papa Juan XXII concedié la categoria de herejia formal a la brujeria con la bula Super lllius
Specula, asimilando maleficio a brujeria diabélica y a herejia. Con ello, las mayores perdedoras fueron
durante la Edad Media las mujeres matronas, por sus conocimientos en medicina o boténica fueron
condenadas, encerradas en psiquidtricos, consideradas enfermas o poseidas por Satands.

Palabras clave: Bula, bruja, brujeria, comadrona, inquisidor, matrona, partera, mujeres, tribunal,
concilio, enfermedad.

ABSTRACT

The unknown, and everything concerned with the Great Beyond, has always caused fear in humans
and, in turn, this has been exploited for the convenience and interest of the established authorities, from
ancient times down to today. Linked to words like evil, divine punishment, plague or disease, this made
possible the need to correct or condemn those any of these terms could be linked with. If this could not

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.

DE BRUJAS A SIRENAS: 5 FIGURAS DEL MAL ¢

89



VERONICA MARSA GONZALEZ
>COMADRONAS O BRUJAS2 sDOCTAS O ENFERMAS?

90

be achieved, the link was made by extending the context of fear with further terms: disease and plague;
witches, heretics and pagans; books, pictures or crafts.

During the Council of Toledo in 1324, women were branded flighty, dishonest and corrupt, and, in
1326, Pope John XXII classified witchcraft as formal heresy in the Bull Super lllius Specula, assimilating
diabolical sorcery and witchcraft to heresy. With this, the biggest losers in the Middle Ages were female
midwives, who, because of their expertise in medicine and botany, were condemned, imprisoned in
psychiatric hospitals, and considered as sick or possessed by Satan.

Key words: Bull, witch, witchcraft, midwife, inquisitor, women, court, council, disease.

Es conocido que durante la Edad Media la fe catélica atravesé una fuerte crisis y que,
debido a esta circunstancia, se creé el momento propicio para que la supersticién encontrase
un terreno mds que favorable para su cultivo (Romanello, 1975: 13-56). Al desasosiego
que siempre ha producido a los humanos lo desconocido, se afadié el desasosiego por lo
inculcado y, mds aun si venia del Mds Allé. Estos referentes, digamos religiosa y artificialmente
creados, incluian el temor a cualquier conexo diabélico y, si no formaba parte de éste, era
fécil achacarlo a castigo divino, plaga o enfermedad, igualmente temidos. Asi, durante los
siglos XVI y XVII, tanto el mal como la enfermedad se hallaron muchas veces simbolizados
en el diablo, manifestandose carnalmente en brujos y brujas, herejes y paganos. Entre éstos
se manifestaron como tales, algunos oficios como el ejercido por las matronas. No obstante,
habrd un periodo histérico, concretamente la Alta Edad Media en que la iconografia plasmara,
de modo sistemdtico, las imégenes de dos matronas en lienzos y relieves junto a la Virgen y
el Nifio; es mds, representando un papel mds importante que el de José; aunque el episodio
desaparecerd casi por completo a partir del siglo XV.

Es un hecho el que la brujeria ha sido considerada una enfermedad hasta hace
poco; es mds, en el siglo XVl algunas brujas fueron encerradas en un psiquidtrico; pongamos

1. Segin la versién bizantina de la Natividad, la escena del parto ocurre en una gruta. La Virgen aparece tumbada todavia en el
lecho y el recién nacido acostado en un pesebre o en una cuna. San José tiene un papel secundario y suele aparecer adormilado
o manteniendo en sus manos un candil o una vela. Segin el evangelio apécrifo Pseudo Mateo, San José ha ido supuestamente en
busca de las parteras e incluso en algunas representaciones se muestra su nombre, Salomé y Maia, Zelomi y Salomé... La primera
examina a Maria después de haber dado a luz y ofirma su virginidad; la segunda, incrédula, quiere asegurarse y solicita tocar
para creer. Sus manos se secan cuando la toca pero se recupera cuando roza los pafales del Nifio. Otras versiones demuestran
que las matronas llegan tras el parto y comprueban que el nifio no esté manchado de sangre; la partera que duda sufre pardlisis
en un brazo y éste se cura al tocar al Nifo.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.



en duda si era mejor que
sufrir una acusacién y proceso
judicial que las llevaba a una
ejecucién segura apenas un
siglo antes. Recordemos el caso
publicado por Sigmund Freud,
«Una neurosis demoniaca en el
siglo XVlI», que hablaba de lo
sucedido al pintor Christopher
Haitzmann, quien, el 5 de
septiembre de 1677, aceptd
haber hecho dos pactos con
Satands nueve ahos antes;
durante ese largo periodo de
tiempo  sufrié  convulsiones
repetitivas  por negarse a
sucumbir ante las fentaciones
del maligno; o el caso de una
mujer de 28 afos de edad, que
contaba sus transformaciones
mientras estuvo infernada en
el Servicio de Psiquiatria de la
Universidad de Madrid (Lépez,
1976: 21), confesando que era : . Baf . 5N :

tan mala que tenia el demonio Maestro de Osma: Tabla hispano flamenca del retablo de
dentro de si; cuando se encontré San lldefonso del, aproximadamente, afio 1500.
mejor tras unos dias de tratamiento, dedujo que la idea de su posesién le habia devenido tras
una predicacién que le hicieron los Testigos de Jehovd?. El libro de Szasz The Manufacture of
Madness, se introduce con la siguiente frase: «El concepto de enfermedad mental es andlogo
al de brujeria. En el siglo XV se creia que algunas personas eran brujas. En el siglo XX se
piensa que algunos seres humanos estdn locos y que su modo de comportarse se debe a la
enfermedad mental que padecen».

2. Los Testigos de Jehovd forman parte de una secta fundada en Norte América por Tase Rusell y que se denominaba anteriormente
«Zion's Watch Tower Society». Para que este nombre quedase establecido, publicaron una Biblia en la que se dice que, la Biblia
es la palabra de Dios y el nuevo mundo de Cristo estard constituido por 144.000 individuos.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.

DE BRUJAS A SIRENAS: 3 FIGURAS DEL MAL ¢

91



.

VERONICA MARSA GONZALEZ
>COMADRONAS O BRUJAS2 sDOCTAS O ENFERMAS?

92

No obstante, no estamos hablando de casos de posesién saténica o de trastornos
mentales, sino de que la dogmdtica iglesia catdlica ided un proceso de apartar a las mujeres de
précticas cientificas de cualquier grado, ya fueran echadoras de cartas, tuvieran conocimientos
botdnicos o fuesen parteras; en resumen, se trataba de separarlas del conocimiento vy,
ademds, aprovechar la ocasién de eliminarlas por lo sano ddndolas un castigo ejemplar,
advirtiendo asi a aquellas que tuvieran alguna pretensién de acercarse a la ciencia. Para ello
se cred un dmbito de miedo
y supersticion que llegd
al grado de acusar a
comadronas y prostitutas
de ejercer la brujeriq,
afiadiendo la  necesidad
de que su entorno sdlo
podia purificarse si eran
castigadas en la hoguera
o ahogadas. De hecho, se
las consideraba capaces de
dejar su rastro contagiando a
quienes hubiesen mantenido
contacto directo y fisico
con ellas, como podian ser
los verdugos, carceleros,
juristas o tedlogos, ya que
podia devenirles la tentacién
de adentrarse en el mundo
oscuro de los sortilegios.
Para evitar este impulso de
convertirse en brujo existia el
Enchiridion exorcisticum, un
tratado a modo de manual
que describia cémo evitar
ser uno mismo objetivo
de conjuros o protegerse
para no perpetrar actos de
brujeria.

Adoracién de los Pastores. Iglesia Martorana. Palermo.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.



Cuando hablamos de iglesias occidentales y catolicismo, nos estamos refiriendo a
luteranos, reformados, anglicanos y puritanos y, con ello, estamos excluyendo a las iglesias
de Oriente, las cuales no participaron en semejante caza de brujas. Es facil entender esta
no intervencién si nos remitimos a la historia mitolégica de Grecia. Cuando leemos las
obras de la antigiedad helena o estudiamos las leyendas de sus divinidades, encontramos
personajes y elementos que estén vinculados de manera inherente a la magia, la adivinacién,
las profecias, los ordculos, los démones, las metamorfosis, los hombres lobo, resurrecciones,
ingesta de visceras humanas, cdnticos transformadores y un sinfin de prdcticas por las que
uno hubiera sido quemado sin contemplaciones en la hoguera unos siglos mds tarde. No
eran conocimientos extrafios, sino muy conocidos y tan divinos como populares, los que
se practicaban en este oriente tan préximo vy, sobre todo, lucrativos; no tenemos mds que
interesarnos por la historia del Santuario délfico, el mayor centro oracular que ha existido
jamés. O, mds cerca todavia, es Horacio, el poeta romano, el que describe de manera
minuciosa en sus Sdtfiras el procedimiento que empleaban las brujas en el cementerio de
Esquilino.

La figura protagonista: porqué mujeres

Para darnos cuenta de que el género mds desfavorecido fue, en este caso, el
femenino, hemos de atender, principalmente, al porcentaje de las ejecuciones: casi un 75%
del total. Los motivos son evidentes, Monter (1976: 23-24) relaciona el género con el tipo
de herejia; es decir, dependiendo de la norma se erigen las caracteristicas de los afectados
y del castigo. Por ejemplo, si creamos una norma en que las mujeres no pueden entrar en
un recinto determinado y establecemos el castigo que merecerdn, estamos excluyendo al
género masculino y, con ello, la pena a imponerles. La razén establecida ética y socialmente
era la de debilidad femenina, tan propia y tan propicia para caer en tentaciones diabdlicas
de cualquier indole. Estas tentaciones aparecen relacionadas directamente con funciones
habitualmente desempefiadas por cocineras, curanderas y comadronas que, por razones
obvias, propician el mal uso de las técnicas, un abuso que se ha acomodado junto al término
de magia maligna, nociva o negra; es mdés, durante el Concilio de Toledo de 1324 se califica
a la mujer de liviana, deshonesta o corrompida.

También seria légico pensar que la desproteccién social y legal de la mujer crease
en ella una tendencia a autoprotegerse o vengarse como Unico recurso. Es evidente que una
mezcla de todas estas razones confluye en una misma direccién, la naturaleza es sabia y
elimina automdticamente un elemento que no es propicio a otro. El hombre, fiel imitador de
la naturaleza, sabe igualmente manipularla en su beneficio.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.

DE BRUJAS A SIRENAS: 5 FIGURAS DEL MAL ¢

93



VERONICA MARSA GONZALEZ
>COMADRONAS O BRUJAS?2 sDOCTAS O ENFERMAS?

94

Es evidente que cualquier pensamiento dogmdtico tiene un enemigo visiblemente
peligroso para la base que lo sostiene, se trata de la libertad de pensamiento. Cuando
hablamos de la Iglesia, el gran peligro toma forma de fémina por las razones que hemos
argumentado. Cualquier mujer que tuviese formacién cultural, interés o relacién directa o
indirecta con las fuerzas naturales, y no sélo me refiero a pécimas o partos, sino que estuviese
familiarizada con conceptos fisicos o quimicos, astronédmicos o cualquier ofra ciencia, debia
ser eliminada. El control de la naturaleza otorgaba a la mujer derivadas fuerzas consideradas
sobrenaturales y de este grupo fueron consideradas las comadronas o parteras, herejes por
su «mala intencién» a la hora de serenar un dolor, considerado justo castigo divino dirigido
a las mujeres, tras la osadia cometida por Eva al comer el fruto del Arbol de la Ciencia. Pero,
aunque partamos del pecado original, la consideracién que la Iglesia desarrollé a lo largo
de los siglos acerca de la brujeria, pasé del escepticismo a la mds brutal condena. Durante
el siglo VIl San Bonifacio afirmé: «no es digno de un cristiano creer en brujas» (Trevor-Roper,
1972: 135). En 1326, el papa Juan XXII concedié la categoria de herejia formal a la brujeria
con la bula Super lllius Specula, asimilando maleficio a brujeria diabélica y a herejia (Garcia
Cércel, 1987: 44-50). Tenemos datos de que treintaicuatro afos después de la elaboracién
de esta bula, en el afio 1360, en Espaiia comenzaron las ejecuciones de esas «mujeres
sabias» y parteras (Kieckhefer, 1976: 18; Cohn (1976: 10). No es dificil de entender lo que
acaecia en la mente de los jueces inquisidores, cuando el Malleus Maleficarum (Vol.I, Q.11)
dicaba que: «Nadie es mds peligrosa y perniciosa a la Fe Catélica que las parteras».®

Siguiendo con la cronologia general, el 1484, afo especialmente profético porque
se esperaba la temida conjuncién entre Jipiter y Saturno en el signo de Escorpién, fue
denominado «el afio de la gran constelacién» e Inocencio VIII publicé la bula Sumis
Desiderantes Affectibus, una bula apoyada y admitida por demds iglesias occidentales
firmada por él y redactada por Heinrich Institoris en 1484, en la que la existencia de la
brujeria era oficialmente reconocida y se solicitaba a la policia inquisidora que pusiera fin a
un culto satdnico que habia poseido a los obispos alemanes. Les ordenaba «destruir, ahogar
y exterminar» cualquier conjuro que no favoreciese el buen desenlace de los partos de las
hembras (Romermann, 1985: 3); ademds, en la misma bula se consentia la redaccién del
tratado Malleus Maleficarum, conocido también como «El martillo de brujas de Kelheim»,*al

3. Ver también a Bertini (1991: 162) y a Romermann (1985: 4).

4. La primera edicién del «<Martillo de las brujas» se imprimi6 en la casa del editor Jean Pris de Estrasburgo, entre 1486 y 1487
(Lépez Ibor, 1976: 90). Este manuscrito podemos encontrarlo en las actas municipales del archivo de la ciudad de Kelheim. Se
compone de aproximadamente un centenar de preguntas sobre prdcticas y métodos mdgicos. Con estas preguntas, los inquisidores
interrogaban a las sospechosas de précticas mdgicas.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.



& TYW 130 SYINOH # :SYNTNIS V SYrn¥d 3

95

Natividad. 1325.

Tadeo Gaddi.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.



VERONICA MARSA GONZALEZ
>COMADRONAS O BRUJAS?2 sDOCTAS O ENFERMAS?

96

tedlogo dominico Heinrich Kramer, nombrado inquisidor en el Sur de Alemania en 1474,y
a Jacob Sprenger, dominico profesor de teologia en la Universidad de Colonia, nombrado
inquisidor de Renania en 1470; ambos consideraban a la mujer «a hidden and cajoling
enema»,’ (Kors-Peters, 1978: 127). Este tratado, que recogia sus propios errores en sus
participaciones en el procesamiento de brujas y la resistencia encontrada en autoridades
locales, eclesidsticas y civiles, fue publicado en 1486 y favorecido con treinta reimpresiones
en sefenta afios. En realidad, el libro era el manual del perfecto inquisidor.

Si tomamos como referencia los estudios de Tausiet y echamos un vistazo a aquellos
procesos que, generalmente sin pruebas y baséndose en opiniones, confidencias o simples
sospechas, abrié la justicia episcopal contra la brujeria espafiola, nos aproximaremos a
aquellos oficios que cominmente eran relacionados con la brujeria. Entre las acusadas
existieron gran cantidad de parteras-brujas, sobre todo por su relacién con nifos, ya que
durante la celebracién del sabbat, se practicaba supuestamente la antropofagia con ellos.
Es mds, entre las preguntas que contenia el tratado Malleus Maleficarum se encontraban
las referentes a sus visitas y registros de campos santos, para fratar de averiguar si la
sospechosa habia practicado la exhumacién de caddveres de nifios, ya que constituian uno
de los componentes primarios para la elaboracién de pécimas para volaré y otros sortilegios
amorosos.

El médico espafiol Arnaldo de Villanova (1240-1313), a comienzos del siglo XIV,
desprestigiaba a las parteras de Salerno diciendo que susurraban durante el parto y junto
con el Pater noster, esta plegaria de connotaciones diabdlicas mientras suministraban a la
parturienta un menjurje pimentoso:

Bizomie lamion lamium
azerai vachina deus deus
sabaoth,

Benedictus qui venit

in nomine Domini,
osanna in excelsis.

En 1498, y siguiendo la misma opinién peyorativa hacia las parteras, el médico del
Duque de Alba y del Rey Catélico, Francisco Lopez Villalobos, escribié Sumario de Medicina
(Usandizaga, 1944: 83). En este apartado que trata Del parto dificil se refleja claramente
su concepto:
5. Un enemigo oculto y engatusador.
6. Katharina Strelsin fue procesada en 1572 por sospechosa de practicar la brujeria. Durante el proceso la interrogaron sobre

técnicas usadas para volar; su respuesta fue la detallada descripcién de la elaboracién de un ungiiento para salir volando que
carecia de todo fundamento farmacolégico.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.



Por ser la que pare gruessa o pequefiuela,

o porque el que nasce estd grande o mal puesto,
o por la madriz estar seca o estrechuela,

o por ser el tiempo que quema o que yela,

o la secundina es de duro compuesto;

o porques muy simple y ruin la partera,

o por ser enfermos los miembros vecinos,

por todas las causas dequesta muera

padesce mal parto, y no es mucho que muera
quien pare y con fuertes dolores continos

(Usandizaga, 1944: 84-88).

Parece ser que més tarde se refleja un especial interés en conservar a las buenas
parteras; seguramente, o porque todavia eran necesarias o porque se habian deshecho de la
mayoria, distinguiéndolas, eso si, de aquellas que no cumplian las condiciones adecuadas.
Por ello, en el afio 1541, Damidn Carbén” dedicé un capitulo a determinar las «condiciones
que ha de tener la comadre para ser buena», en su obra titulada Libro del Arte de las
Comadres y del Regimiento de las premiadas y paridas y de los nifios, aunque él mismo,
segin Usandizaga (1944: 109) nunca hubiese asistido a un parto; en realidad, la intencién
del autor fue la de escribir, pensando que las embarazadas no acudian a las parteras més que
a pedir consejo ya que éstas eran mujeres «poco instruidas en su arte; no saben buenamente
que hacer; y ansi caen en errores».

Ya en el siglo XVIII, en julio de 1750, Fernando VI reglamenta que serdn los cirujanos
quienes se hagan cargo de la asistencia de las mujeres durante el parto. Este reglamento
aparece redactado a modo de disposicién de la siguiente forma:

El Tribunal de Protomedicato me ha hecho presente, que de algunos tiempos a esta parte
acontecian en esta Corte, y en las principales ciudades y poblaciones de las Castillas, muchos
malos sucesos en los partos, provenidos de la impericia de las mujeres llamadas parteras, y
de algunos hombres que, para ganar su vida, habian tomado el oficio de partear; dimanando
este universal perjuicio de haberse suspendido el examen que antes se hacia a las referidas
parteras, por ser parte de la cirugia, si pretendiesen examen separado del arte de partero,
se les negard: advirtiéndoles que no se da titulo que no sea para Cirujano; y queriendo llevar
el aditamento de partero, se le franqueard, examindndolo al mismo tiempo de uno y otro

(Usandizaga, 1944: 216).

7. Este médico fue el primero en escribir el primer tratado de obstetricia en lengua romance.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.

DE BRUJAS A SIRENAS: 5 FIGURAS DEL MAL ¢

97



.

VERONICA MARSA GONZALEZ
»>COMADRONAS O BRUJAS2 sDOCTAS O ENFERMAS?

98

v, P ?-M::.v__,“—"am‘_.‘:w:.m_ Bl |
i e il IR | - A

Giovanni Pissano. Catedral de Pistoia. 1301.

Durante el mismo afio, los desempefios propios de la partera y del cirujano quedardn
concretados y bien delimitados en el documento denominado Curso nuevo de cirugia, que el
Real Tribunal de Protomedicato® encomendé redactar a Antonio Medina y Bartolomé Serena.

8. El Tribunal del Protomedicato, establecido por los Reyes Catélicos, estaba integrado por sus médicos para inspeccionar a las
personas que ejercian en cualquier campo relacionado con lo sanitario. Las parteras tuvieron que demostrar sus conocimientos
ante este fribunal desde 1477.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.




Las parteras sélo podian encargarse de la asistencia de la mujer en partos sin complicaciones,

mientras que los cirujanos podian:

[...] sacar un falso engendro, sacar las parias, extraer una
de sangre, hacer dar la vuelta o variar la perversa situacién

mola, detener un copioso flujo
que trae la criatura, sacar una

criatura ya muerta, extraer la cabeza, que se quedé dentro del Gtero separada del cuerpo y
cesdrea después de morir la madre [...] (Usandizaga, 1944: 217).

i

Giotto di Bondoni. Natividad. Adoracién de los Pastores

. Capilla de San Francisco de Asis. Asfs.

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.

DE BRUJAS A SIRENAS: 3 FIGURAS DEL MAL ¢

99



VERONICA MARSA GONZALEZ
>COMADRONAS O BRUJAS2 sDOCTAS O ENFERMAS?

100

Para finalizar, es importante conocer y reconocer que en repetidas ocasiones, las
autoridades eclesidsticas no fueron partidarias de una asesina caza de brujas. Por ejemplo,
en 787 d.C., durante el imperio de Carlomagno, las creencias en brujas y hombres lobos,
ademds de los actos de linchamiento, sélo fueron considerados ilegales (Gloger-ZélIiner, 1984:
21). Durante el siglo IX, en Inglaterra, la Ley denominada de los Sacerdotes Northumbrian
afirmaba que cualquier persona que:

[...] en cualquier forma amara a la brujeria o el culto a idolos, aunque sea un representante
del Rey, héganle pagar (determinados) medios marcos; la mitad a Cristo y la mitad al Rey.
Tenemos que todos amar y adorar a un solo Dios, y estrictamente adherirse a una cristiandad,
asi renunciando a todo paganismo (Currie, 1992: 109).

Un siglo més tarde, concretamente en 906 d.C. aparecié la obra Canon Episcopi,
el cual se referia a la brujeria como una «totalidad de ilusiones y fantasia, por eso pagano
y hereje», es decir, una manifestacién en el extremo opuesto por los posteriores inquisidores
(Robbins, 1959). Ya en el siglo XI, el Rey Coloman de Hungria en el siglo Xl deseché
prescribir leyes contra las brujas alegando que no existian (Trevor Roper, 1978). Un siglo
mds tarde, John de Salisbury opinaba que quien hablaba de brujas debia haber tenido un
suefio fabuloso (Trevor Roper, 1978) y esta misma opinién tenia la iglesia catélica en el siglo
Xlll, demostrandolo cuando «tomé la posicién explicita que la creencia en la brujeria era una
ilusiény (Trevor Roper, 1978), opinién que mantuvo hasta los siglos XIV y XV, ya que las leyes
seculares no contenian ningln concepto relacionado con la brujeria (Soldan-Heppe, 1911).

Con todo ello, vemos la existencia de un pequefio segmento participe de un tangible
respeto, en cuanto se refiere a ciertas sabias mujeres cientificas que vivieron antes de la
imposicién de estos salvajes dogmatismos. Uno de los méximos ejemplos fue la conocida
y reconocida primera ginecéloga de la historia, Trétula de Salerno. Aunque se desconoce
su fecha de nacimiento —fallecié en 1097- es importante el lugar donde vivié ya que,
afortunadamente, en Salermo se encontraba el primer centro médico que no guardaba ningdn
tipo de conexién con la iglesia. Las afamadas mujeres que alli trabajaban eran denominadas
Mulieres Salernitae o Damas de Salerno. Trétula redacté un tratado, cuya influencia como
manual de texto, evidentemente hasta el siglo XVI, llegé a muchas escuelas europeas. Se
trata de la obra Passionibus Mulierum también conocido como Trotula Maior, en este tratado
se hablaba de aspectos de salud, curaciones, remedios, aspectos de la sexualidad y modos
de controlar la natalidad y causas y tratamientos de la infertilidad. También escribié tratados
dedicados a la pediatria y tratados dedicados a enfermedades de la piel, el cdncer, los
ojos y del oido; ademds de un tratado de ginecologia titulado Las enfermedades de las

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.



mujeres antes, durante y después del parto. Cuando el desprestigio de las mujeres llegd
a la profundidad de la supersticién que hemos afirmado, sus tratados fueron criticados en
cuanto a que no era posible tal conocimiento cientifico en una mujer; no obstante, el valor
de los libros, copiados y vueltos a copiar durante varios siglos, aparecian firmados por un
tal Trottus, versién masculina de Trétula. Fueron, durante un tiempo, considerados obra de
su marido hasta que, durante los siglos XV y XVI, pasé de negar la existencia de esta mujer
a la afirmacién de Karl Sudhoff, historiador alemdn, de que estas sabias mujeres de Salerno
eran vulgares parteras, demasiado ignorantes para haber escrito estos importantes tratados
de obstetricia o la cirugia.

Bibliografia consultada

BerTiNI, Ferruccio (1991): La mujer medieval, Madrid, Alianza Editorial.

CohN, Norman (1976): Europe’s Inner Demons, Frogmore.

CARRERA | MACIA, José Maria (coord.) (1998): Histdria de [‘obstetricia i ginecologia catalana.
Barcelona: Fundacié Uriach.

Currie, Elliott P. (1992): Crimes Without Criminals, in: B.P.levack, Witch-Hunting in Early
Modern Europe, New York.

Garcia CARceL, Ricardo (1987): «3Brujeria o brujeriase», Historia 16 136.

GLOGER, Bruno y Zouner, Walter (1984): Teufelsglaube und Hexenwahn (Satanism and
Witchcraze), Vienna.

GraNGEL, Luis S: La tocoginecologia espafola en el Renacimiento. Salamanca: Universidad
de Salamanca: Ediciones del Instituto de Historia de la Medicina Espafiola, 1971.
(Cuadernos de historia de la medicina espafiola. Monografias; 15)

KieckHerer, Richard (1976): European Witch Trials, London.

Kors, Alan C. y Peters, Edward (1978): Witchcraft in Europe 1100-1700: a Documentary
History, Filadelfia, University of Pennsylvania Press.

Lopez IBOR, Juan José (1976): sCémo se fabrica una bruja?, Barcelona.

Monrter, E. William (1976): Witchcraft in France and Switzerland: The Borderlands during the
Reformation, lthaca, N.Y., Cornell University Press.

O'powb, Michael J. (1995): Historia de la ginecologia y obstetricia. Barcelona.

Rogsins, Rossell H. (1959): The Encyclopedia of Witchcraft and Demonology, New York.

RomaNELLO, Marina (ed) (1975): La Stregoneria in Europa, Bolonia.

ROMERMANN, Birgit (1985): «La matanza de miles de “brujas” medievales», trad. de Herdis
Jensen, en EXCELSIOR (de Der Spiegel de Hamburgo).

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.

DE BRUJAS A SIRENAS: 5 FIGURAS DEL MAL ¢

101



VERONICA MARSA GONZALEZ
>COMADRONAS O BRUJAS?2 sDOCTAS O ENFERMAS?

102

SowaN, Wilhem Gottlieb y Heppe, Heinrich (1911): Geschichte der Hexenprozesse (A history
of the witch trials, German), Berlin.

Tausier Carles, Maria (1997): «Comadronas-brujas en Aragén en la Edad Moderna: mito y
realidad», Manuscrits, n°15.

Trevor Rorer, Hugh Redwald (1972): L'épidemie de Sorcellerie En Europe aux XVle et XVile
siecles, en De la Réforme aux Lumiéres, Paris.
— «The witches of early modern times», en Claudia Honegger (ed.): Die Hexen der
Neuzeit, Frankfurt.

UsaNDIZAGA, Jose Antonio (1981): La obstetricia y la ginecologia durante el romanticismo.
Historia Universal de la Medicina (Lain Entralgo), tomo V, 1971, edicién de 1981.

Usanpizaca, Manuel (1944): Historia de la obstetricia y de la ginecologia en Espafa.
Santander.

Fuentes histéricas

HeNricH Kramer (Institoris): Der Hexenhammer (Malleus maleficarum). Deutscher Taschenbuch
Verlag 2000, ISBN 3423307803.

Spet, Friedrich von: Cautio Criminalis oder Rechtliches Bedenken wegen der Hexenprozesse.
Deutscher Taschenbuch Verlag 2000, ISBN 342330782X.

Recibido el 1 de marzo de 2009
Aceptado el 15 de marzo de 2009
BIBLID [1139-1219 (2009) 13: 89 -102]

Dossiers Feministes, 13, 2009, 89-102.





